

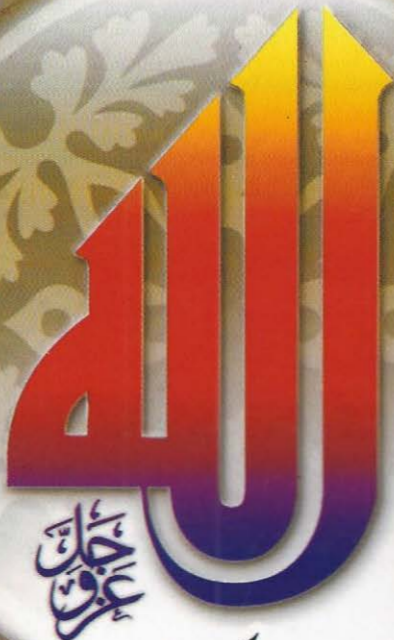
تفہیم السنۃ

مکتبۃ الفہیم  
مشہور اسلامی تعلیمی سازمان

1

کتاب التوحید

# توحید کے مسائل



محمد اقبال کیلانی

مکتبۃ الفہیم  
مذکونہ تحریک سنجن یوپی

1

تقهیم السنۃ

مکتبۃ الفہیم  
شیخ احمد بن حنبل رضی اللہ عنہ

کتاب التوحید

# لِتَوْحِيدِكَ مَسَأَلَ

تألیف

محمد اقبال کیلانی

مکتبۃ الفہیم  
مُؤنَّث بِحُجَّتِنَّ بَعْدِ

MAKTABA AL-FAHEEM

Raihan Market, 1st Floor, Dhobia Imli Road  
Sadar Chowk, Maunath Bhanjp - (U.P.) 275101  
Ph.: (0) 0547-2222013, Mob. 9236761926, 9889123129, 9336010224  
Email : maktabaalfaheemmau@gmail.com  
WWW.faheembooks.com

# جملہ حقوق محفوظ ہیں

نام کتاب : توحید کے مسائل  
 تالیف : محمد اقبال کیلانی  
 طالع و ناشر : مکتبۃ الفَہیمؑ، مٹوانا تجھن بخن یوپی  
 سال اشاعت : ۱۷۶ دسمبر ۲۰۱۵ء  
 صفحات : 176  
 قیمت :

باهتمام

شفیق الرحمن، عزیز الرحمن

مکتبۃ الفَہیمؑ  
 مٹوانا تجھن بخن یوپی

**MAKTABA AL-FAHEEM**

Raihan Market, 1st Floor, Dhobia Imlı Road  
 Sadar Chowk, Maunath Bhanjan - (U.P.) 275101  
 Ph.: (O) 0547-2222013, Mob. 9236761926, 9889123129, 9336010224  
 Email : maktabaalfaheemmau@gmail.com  
 WWW.faheembooks.com

## فهرست

| نمبر شمار | أسماء الأبواب                                | نام ابواب                             | صفحہ نمبر |
|-----------|----------------------------------------------|---------------------------------------|-----------|
| 1         | بِسْمِ اللَّهِ الرَّحْمَنِ الرَّحِيمِ        | بِسْمِ اللَّهِ الرَّحْمَنِ الرَّحِيمِ | 9         |
| 2         | النَّيَّةُ                                   | نیت کے مسائل                          | 95        |
| 3         | فَضْلُ التَّوْحِيدِ                          | توحید کی فضیلت                        | 97        |
| 4         | أَهْمَيَّةُ التَّوْحِيدِ                     | توحید کی اہمیت                        | 104       |
| 5         | الْتَّوْحِيدُ فِي ضَوْءِ الْقُرْآنِ          | توحید قرآن مجید کی روشنی میں          | 108       |
| 6         | تَعْرِيفُ التَّوْحِيدِ وَأَنْوَاعُهُ         | توحید کی تعریف اور اس کی اقسام        | 116       |
| 7         | الْتَّوْحِيدُ فِي الدَّلَائِلِ               | توحید ذاتات                           | 118       |
| 8         | الْتَّوْحِيدُ فِي الْعِبَادَةِ               | توحید عبادات                          | 122       |
| 9         | الْتَّوْحِيدُ فِي الصَّفَاتِ                 | توحید صفات                            | 132       |
| 10        | تَعْرِيفُ الشَّرِكِ وَأَنْوَاعُهُ            | شرک کی تعریف اور اس کی اقسام          | 150       |
| 11        | الشَّرِكُ فِي ضَوْءِ الْقُرْآنِ              | شرک قرآن مجید کی روشنی میں            | 152       |
| 12        | الشَّرِكُ فِي ضَوْءِ السُّنَّةِ              | شرک سنت کی روشنی میں                  | 161       |
| 13        | الشَّرِكُ الْأَصْفَرُ                        | شرک انصفر کے مسائل                    | 167       |
| 14        | الْأَخَادِيدُ الْضَّعِيقَةُ وَالْمَوْضُوعَةُ | ضعیف اور موضوع احادیث                 | 172       |

تَعَالَوْا إِلَى كَلِمَةٍ سَوَاءٍ

بَيْنَا وَبَيْنَكُمْ

”اے دنیا کے لوگو! آوازیں ایسے کلمے کی طرف  
جو ہمارے اور تمہارے درمیان مشترک ہے۔“

◎ اہے اسرائیل کے بیٹو!

تمہارا ایمان ہے کہ

حضرت عزیز ﷺ کے بیٹے تھے اور یہ بھی تسلیم کرتے ہو کہ انہیں  
موت آئی، کبھی تم نے غور کیا کہ اللہ کی ذات ”حی اور قوم“ ہے اور اس کے  
بیٹے میں بھی یہ صفات ہوئی چاہئے تھیں، تو پھر حضرت عزیز ﷺ کو  
موت کیوں آئی؟ جسے موت آئے وہ اللہ کا بیٹا کیسے ہو سکتا ہے؟

○○○

◎ اہے عیسیٰ ابن مریم ﷺ کے حواریو!

تمہارا ایمان ہے کہ

حضرت عیسیٰ ﷺ کے بیٹے ہیں اور یہ بھی تسلیم کرتے ہو کہ حضرت  
عیسیٰ ﷺ سُولی دیئے گئے، کبھی تم نے غور کیا کہ اللہ تو زبردست قوت  
والا اور ہر ایک پر غالب ہے پھر اس کا بیٹا اتنا کمزور اور بے لب کیوں تھا  
کہ سُولی پر چڑھا دیا گیا، جو سُولی پر چڑھا دیا گیا، وہ خدا کا بیٹا کیسے ہو

سکتا ہے؟

○○○

④ اے ہندو مت کے پیروکارو!

تمہارا ایمان ہے کہ

دنیا میں 33 کروڑ بھگوان ہیں، ہر آدمی اپنا بھگوان الگ رکھتا ہے، گویا  
ہر آدمی کا اپنا بھگوان ہے جو اس کی حاجتیں اور مرادیں پوری کرنے پر  
 قادر ہے جبکہ باقی 33 کروڑ 99 لاکھ 99 ہزار 9 سو 99 بھگوان اس  
کی ضرورتیں پوری کرنے سے عاجز ہیں، کبھی تم نے غور کیا کہ اگر  
32 کروڑ 99 لاکھ 99 ہزار 9 سو 99 بھگوان عاجز اور بے بس ہیں،  
 تو پھر انہیں میں سے ایک بھگوان حاجتیں اور مرادیں پوری کرنے پر  
 کیسے قادر ہو سکتا ہے؟

○○○

④ اے بدھ مت کے ماننے والو!

تمہارا ایمان ہے کہ

گوتم بدھ عالمگیر سچائی کی تلاش میں برس ہا برس میدانوں، جنگلوں اور  
 صحراؤں میں پھرتا رہا، کبھی تم نے غور کیا کہ جو شخص خود ایک عالمگیر سچائی  
 کی تلاش میں طویل مدت تک سرگردان رہا، وہ خود عالمگیر سچائی کیے  
 بن سکتا ہے؟

○○○

④ اے ائمہ معصومین کے ماننے والو!

تمہارا ایمان ہے کہ

کائنات کا ذرہ ذرہ امام کے حکم و اقدار کے آگے سرگوں ہے اور یہ  
دعویٰ بھی رکھتے ہو کہ اہل بیت پر جو مصیبت اور آافت آئی وہ ابو بکر  
صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم اور عمر فاروق رضی اللہ عنہم کی وجہ سے آئی، کبھی تم نے غور کیا  
کہ جس کے حکم کے آگے کائنات کا ذرہ ذرہ سرگوں ہواں پر آفت اور  
 المصیبت کیسے آ سکتی ہے؟ اور جس پر آفت اور مصیبت آ جائے وہ  
کائنات کے ذرہ ذرہ کا حکم اور مقندرِ اعلیٰ کیسے بن سکتا ہے؟

◎◎◎

### اے بزرگان دین اور اولیائے کرام کے ہائے والو!

تمہارا ایمان ہے کہ

علی ہجویری خزانے عطا کرتے ہیں، خواجه معین الدین چشتی طوفانوں سے  
نجات بخشتے ہیں، عبدالقادر جیلانی مصائب اور مشکلات دور کرتے ہیں،  
امام بری کھوٹی قسمتیں کھری کرتے ہیں اور سلطان باہولا دسے نوازتے  
ہیں، کبھی تم نے غور کیا جب علی ہجویری نہیں تھے تو خزانے کوں عطا کرتا تھا  
جب معین الدین چشتی نہیں تھے تو طوفانوں سے نجات کوں بخشتا تھا،  
جب عبدالقادر جیلانی نہیں تھے تو مصائب اور مشکلات کوں دور کرتا تھا،  
جب امام بری نہیں تھے تو کھوٹی قسمتیں کون کھری کرتا تھا، جب سلطان  
باہو نہیں تھے تو اولاد کوں دیتا تھا؟

◎◎◎

### اے دنیا کے لوگو! میری بات ذرا غور سے سنو!

اللہ تعالیٰ کی نازل کردہ تعلیمات میں تضاد کبھی نہیں ہو سکتا، لیکن

تمہارے عقائد و افکار میں موجود تضاد اس بات کا ثبوت ہے کہ  
 یہ عقائد و افکار اللہ تعالیٰ کی طرف سے نازل کردہ نہیں  
 تو پھر .....!  
 اے دنیا کے لوگو! آدایک ایسے کلمے کی طرف  
 جس کی تعلیمات میں کوئی تضاد نہیں۔  
 ○ جو بی نواع انسان کی روح کی آسودگی اور جسم کو آزادی بخشتا ہے۔  
 ○ جو بی نواع انسان کو احترام، عزت اور عظمت عطا کرتا ہے۔  
 ○ جو بی نواع انسان کو امن و سلامتی، عدل و انصاف، مساوات  
 و حریت، اخوت و محبت جیسی اعلیٰ اقدار کی ضمانت دیتا ہے۔  
 ○ جو بی نواع انسان کو جہنم کی آگ سے نجات دلاتا ہے۔

وہ ایک کلمہ ہے

**لَا إِلَهَ إِلَّا اللَّهُ**

اللہ کے سوا کوئی الٰہ نہیں!

○○○



عَزَّ بَارِقُ قُوَّتْ حَمْيَر  
أَمْ لَلَّهُ الْأَكْبَرُ  
الْقَدِيرُ  
(٣٩ : ١٢)

کیا بہت سے متفرق رب بہترین یادہ آیا کیم اللہ  
جو سب پر غالب ہے (سورہ یوسف آیت ۳۹)



الْحَمْدُ لِلّٰهِ رَبِّ الْعَالَمِينَ وَالصَّلٰةُ وَالسَّلَامُ عَلٰى رَسُولِهِ الْأَمِينِ وَالْعَاقِبَةُ لِلْمُتَّقِينَ،  
آمَّا بَعْدُ !

قيامت کے روز انسان کی نجات کا انحصار دو با توں پر ہوگا ① ایمان اور ② عمل صالح۔ ایمان سے مراد ہے اللہ تعالیٰ کی ذات پر ایمان، رسالت اور آخرت پر ایمان، فرشتوں اور کتابوں پر ایمان، اچھی یا بُری تقدیر پر ایمان۔ رسول اکرم ﷺ کا ارشاد مبارک ہے:

”ایمان کی 70 سے زیادہ شاخیں ہیں ان میں سے افضل ﴿لَا إِلٰهَ إِلٰهُ اللّٰهُ﴾ کہنا ہے۔“ (صحیح بخاری) (یعنی ایمان کی بنیاد کلہ تو حید ہے۔)

اعمال صالح سے مراد وہ اعمال ہیں جو منست رسول ﷺ کے مطابق ہوں، بلاشبہ نجاتِ اخروی کے لئے اعمال صالح بہت اہمیت رکھتے ہیں لیکن عقیدہ توحید اور اعمال صالح دونوں میں سے عقیدہ توحید کی اہمیت کہیں زیادہ ہے۔

قيامت کے روز عقیدہ توحید کی موجودگی میں اعمال کی کوتا ہیوں اور لغزشوں کی معانی تو ہو سکتی ہے لیکن عقیدے میں بگاڑ (کافرانہ، مشرکانہ یا توحید میں شرک کی آمیزش) کی صورت میں زمین و آسمان کی وسعتوں کے بر ابر صالح اعمال بھی بے کار و عبیث ثابت ہوں گے۔ سورہ آل عمران میں اللہ تعالیٰ فرماتے ہیں کہ کافر لوگ اگر روئے زمین کے برابر سونا صدقہ کریں تو ایمان لائے بغیر ان کا بیرون صالح عمل اللہ تعالیٰ کے ہاں قبول نہیں ہوگا۔ ارشاد باری تعالیٰ ہے:

﴿إِنَّ الَّذِينَ كَفَرُوا وَمَا تُؤْمِنُو وَهُمْ كُفَّارٌ فَلَنْ يُفْلِتَ مِنْ أَخْدِهِمْ مُلْءُ الْأَرْضِ ذَهَبًا وَلَوْ افْتَدَيْ بِهِ أُولَئِكَ لَهُمْ عَذَابٌ أَلِيمٌ وَمَا لَهُمْ مِنْ نُصْرَىٰ﴾ (۹۱:۳۰)

”جن لوگوں نے کفر اختیار کیا اور کفر ہی کی حالت میں مرے ان میں سے کوئی اگر (اپنے آپ کو سزا سے بچانے کے لئے) روئے زمین پھر کر بھی سونا فدیہ میں دے تو اسے قبول نہ کیا جائے گا۔ ایسے لوگوں کے لئے دردناک عذاب ہے اور ایسے لوگوں کے لئے کوئی مددگار نہیں ہو گا۔“ (سورہ آل عمران، آیت نمبر 91)

گویا نہ صرف یہ کہ ان کے نیک اعمال ضائع ہوں گے بلکہ عقیدہ کفر کی وجہ سے انہیں دردناک عذاب بھی دیا جائے گا اور کوئی ان کی مدد یا سفارش بھی نہیں کر سکے گا۔ سورہ النعام میں انبیاء کرام علیہم السلام کی مقدس جماعت حضرت ابراہیم علیہ السلام، حضرت اخْتَن علیہ السلام، حضرت یعقوب علیہ السلام، حضرت نوح علیہ السلام، حضرت داؤد علیہ السلام، حضرت سیمیان علیہ السلام، حضرت ایوب علیہ السلام، حضرت یوسف علیہ السلام، حضرت موسیٰ علیہ السلام، حضرت ہارون علیہ السلام، حضرت زکریا علیہ السلام، حضرت میکیٰ علیہ السلام، حضرت اسماعیل علیہ السلام، حضرت یوسف علیہ السلام اور حضرت لوط علیہ السلام کا ذکر خیر کرنے کے بعد اللہ تعالیٰ ارشاد فرماتے ہیں:

﴿ وَلَوْ أَنْ شَرِكُوا لَهُبِطَ عَنْهُمْ مَا كَانُوا يَعْمَلُونَ ﴽ (6:88)﴾

”اگر کہیں ان لوگوں نے شرک کیا ہوتا تو ان کے بھی سب (نیک) اعمال ضائع ہو جاتے۔“ (سورہ النعام، آیت نمبر 88)

شرک کی نہمت میں قرآن مجید کی دیگر آیات ملاحظہ ہوں:

﴿ وَلَقَدْ أُوْحِيَ إِلَيْكَ وَإِلَى الَّذِينَ مِنْ قَبْلِكَ لِئِنْ أَشْرَكْتَ لَيْجُبَطَنَ عَمَلُكَ وَلَتَكُونَ مِنَ الْحَاسِرِينَ ﴽ (39:65)﴾

”اے نبی! تمہاری طرف اور تم سے پہلے گزرے ہوئے انبیاء کی طرف یہ وحی بھیجا چکی ہے کہ اگر تم نے شرک کیا تو تمہارا کیا کرایا عمل ضائع ہو جائے گا اور تم خسارہ پانے والوں میں سے ہو جاؤ گے۔“ (سورہ زمر، آیت نمبر 65)

﴿ فَلَا تَدْعُ مَعَ اللَّهِ إِلَهًا أَخْرَ فَتَكُونُ مِنَ الْمُعَذَّبِينَ ﴽ (26:213)﴾

”پس اے نبی! اللہ کے ساتھ کسی دوسرے معبدوں کو نہ پکارو ورنہ تم بھی سزا پانے والوں میں شامل ہو جاؤ گے۔“ (سورہ شراء، آیت نمبر 213)

مذکورہ بالا آیتوں میں اللہ تعالیٰ نے اپنے محبوب پیغمبر سید المرسلین حضرت محمد ﷺ کو مخاطب کر کے

بڑے فیصلہ کن اور دو لوگ انداز میں یہ بات ارشاد فرمادی ہے کہ شرک کا ارتکاب اگر تم نے بھی کیا تو نہ صرف یہ کہ تمہارے سارے نیک اعمال ضائع کر دیئے جائیں گے بلکہ دوسرا مشرکین کے ساتھ جہنم کا عذاب بھی دیا جائے گا۔

سورہ مائدہ میں ارشاد مبارک ہے:

﴿إِنَّمَا مَنْ يُشْرِكُ بِاللَّهِ فَقَدْ حَرَمَ اللَّهُ عَلَيْهِ الْجَنَّةَ وَمَاوَاهُ النَّارُ﴾ (72:5)  
”جس نے اللہ کے ساتھ شرک کیا اس پر اللہ نے جنت حرام کر دی ہے اور اس کا مٹھکانہ جہنم ہے۔“

(سورہ مائدہ، آیت نمبر 72)

سورہ نساء کی ایک آیت میں ارشاد باری تعالیٰ ہے:

﴿إِنَّ اللَّهَ لَا يَغْفِرُ أَنْ يُشْرِكَ بِهِ وَيَغْفِرُ مَا دُونَ ذَلِكَ لِمَنْ يَشَاءُ﴾ (116:4)  
”اللہ تعالیٰ کے یہاں شرک کی بخشش ہی نہیں اس کے سوا اور سب کچھ معاف ہو سکتا ہے جسے وہ معاف کرنا چاہے۔“ (سورہ نساء، آیت نمبر 116)

ان دونوں آیتوں سے یہ بات بالکل واضح ہے کہ اللہ تعالیٰ کے ہاں شرک ناقابل معافی گناہ ہے، شرک کے علاوہ کوئی دوسرا گناہ ایسا نہیں جسے اللہ تعالیٰ نے ناقابل معافی قرار دیا ہو یا جس کے ارتکاب پر جنت حرام کر دی ہو۔

سورہ توبہ میں اللہ تعالیٰ نے حالتِ شرک میں مرنے والوں کے لئے بخشش کی دعا تک کرنے سے منع فرمادیا ہے۔ ارشاد مبارک ہے:

﴿مَا كَانَ لِلنَّبِيِّ وَالَّذِينَ آمَنُوا أَنْ يَسْتَغْفِرُوا لِلْمُشْرِكِينَ وَلَوْ كَانُوا أُولَئِيْ قُرْبَىٰ مِنْ بَعْدِ مَا تَبَيَّنَ لَهُمْ أَصْحَابُ الْجَحِّيْمِ﴾ (113:9)

”نبی اور اہل ایمان کے لئے جائز نہیں کہ وہ مشرکوں کے لئے مغفرت کی دعا کریں چاہے وہ ان کے رشتہ دار ہی کیوں نہ ہوں جب کہ ان پر یہ بات واضح ہو چکی ہے کہ وہ جہنمی ہیں۔“ (سورہ توبہ، آیت نمبر 113)

اب شرک کی مذمت میں چند احادیث مبارک بھی ملاحظہ ہوں:

① رسول اکرم ﷺ نے حضرت معاذ بن جبل کو دس فصیحتیں فرمائیں جن میں سرفہرست یہ فصیحت تھی ((لا تُشْرِكْ بِاللّٰهِ شَيْئاً وَ إِنْ قُتِلَتْ أُو حُرِقَتْ )) یعنی اللہ تعالیٰ کے ساتھ کسی کو شریک نہ کرنا خواہ قتل کردیے جاؤ یا جلا دیے جاؤ۔“ (مسند احمد)

② آپ ﷺ نے فرمایا ”سات ہلاک کرنے والی چیزوں سے بچو ① اللہ تعالیٰ کے ساتھ شرک کرنا جادو ② ناقص قتل کرنا ④ یتیم کا مال کھانا ⑤ سود کھانا ⑥ میدان جنگ سے بھاگنا ⑦ بھولی بھائی مومن عورتوں پر تہمت لگانا۔“ (صحیح مسلم)

③ ارشاد نبوی ﷺ ہے کہ ”اللہ تعالیٰ اس وقت تک بندے کے گناہ معاف کرتا رہتا ہے جب تک اللہ اور بندے کے درمیان حجاب واقع نہ ہو۔“ صحابہ کرام ﷺ نے عرض کیا ”یا رسول اللہ ﷺ! حجاب سے کیا مراد ہے؟“ آپ ﷺ نے فرمایا ”حجاب کا مطلب یہ ہے کہ انسان مرتبہ دم تک شرک میں بیٹلا رہے۔“ (مسند احمد)

ذکر وہ بala آیات و احادیث سے یہ اندازہ لگانا مشکل نہیں کہ شرک ہی وہ گناہ ہے جس کے نتیجے میں انسان کی پلاکت اور بربادی پیشی ہے۔ چند مثالیں ملاحظہ ہوں:

① قیامت کے روز حضرت ابراہیم ﷺ اپنے باپ آزر کی بخشش کے لئے سفارش کریں گے، تو جواب میں اللہ تعالیٰ ارشاد فرمائیں گے ((إِنِّي حَرَمْتُ الْجَنَّةَ عَلَى الْكَافِرِينَ )) میں نے جنت کافروں کے لئے حرام کر دی ہے۔ (صحیح بخاری) یہ کہہ کر حضرت ابراہیم ﷺ کی سفارش روکر دی جائے گی۔

② رسول اکرم ﷺ کے چچا جناب ابو طالب کے بارے میں کون نہیں جانتا کہ انہوں نے آپ ﷺ کی بعثت مبارک کے بعد ہر مشکل وقت میں بڑی جرأت اور استقامت کے ساتھ آپ ﷺ کا ساتھ دیا۔ قریش کے ظلم و ستم اور بے پناہ دباؤ کے سامنے آئنی دیوار بن کر کھڑے ہو گئے۔ شعب ابی طالب کے ایام اسیری میں آپ ﷺ کا بھرپور ساتھ دیا۔ ابو جہل وغیرہ نے رسول اکرم ﷺ کے قتل کا ارادہ کیا تو بخواشم اور بتو مطلب کے نوجوانوں کو اکٹھا کر کے حرم شریف میں ابو جہل کو علی الاعلان مرنے مارنے کی دھمکی دی۔ جناب ابو طالب زندگی بھر رسول اکرم ﷺ کا اسی

طرح ساتھ دیتے رہے۔ جس سال جناب ابوطالب کا انتقال ہوا رسول اکرم ﷺ نے اسے غم کا سال (عام الحزن) قرار دیا۔ رسول اکرم ﷺ کے ساتھ خونی تعلق اور دینی معاملات میں آپ ﷺ کی بھرپور حمایت کے باوجود ایمان نہ لانے کی وجہ سے جناب ابوطالب جہنم میں چلے جائیں گے۔ (صحیح مسلم)

۳) ایک شخص عبد اللہ بن جدعان کے بارے میں رسول اکرم ﷺ سے پوچھا گیا ”وہ صدر حجی کرنے والا اور لوگوں کو کھانا کھلانے والا شخص تھا، کیا اس کی یہ نیکیاں قیامت کے روز اس کے کام آئیں گی؟“ آپ ﷺ نے ارشاد فرمایا ”نہیں! کیونکہ اس نے عمر برائیک دفعہ بھی یہ نیکیں کہا:

﴿رَبِّ اغْفِرْنِيْ خَطَّيْئَتِيْ يَوْمَ الدِّيْنِ﴾

”اے میرے رب! قیامت کے روز میرے گناہ معاف فرمانا۔“ (صحیح مسلم)

یعنی اس کا نہ اللہ تعالیٰ پر ایمان تھا نہ قیامت کے دن پر لہذا اس کی ساری نیکیاں اور صاحح اعمال برپا دہو جائیں گے۔

مذکورہ بالحقائق سے یہ بات بالکل واضح ہے کہ عقیدہ توحید کے بغیر نیک اور صاحح اعمال اللہ تعالیٰ کے ہاں ذرہ برابر اجر و ثواب کے مستحق نہیں سمجھے جائیں گے۔

شرک کے عکس عقیدہ توحید قیامت کے دن گناہوں کا کفارہ اور اللہ تعالیٰ کی مغفرت کا باعث بنے گا۔ رسول اللہ ﷺ کا ارشاد مبارک ہے ”جس نے لا إِلَهَ إِلَّا اللَّهُ كَا اردا وہ کیا اور اسی پر مرا، وہ جنت میں داخل ہوگا۔“ صحابہ کرام ﷺ نے عرض کیا ”خواہ زنا کیا ہو، خواہ چوری کی ہو؟“ رسول اکرم ﷺ نے فرمایا ”ہاں! خواہ زنا کیا ہو، خواہ چوری کی ہو۔“ (صحیح مسلم) ایک حدیث قدسی میں اللہ تعالیٰ ارشاد فرماتے ہیں ”اے ابن آدم! اگر تو روزے زمین کے برابر گناہ لے کر آئے اور مجھ سے اس حال میں ملے کہ کسی کو میرے ساتھ شریک نہ کیا ہو تو میں روزے زمین کے برابر تجھے مغفرت عطا کروں گا۔“ (ترمذی) قیامت کے روز ایک آدمی اللہ تعالیٰ کی بارگاہ میں حاضر ہوگا جس کے ننانوے دفتر گناہوں سے پہ ہوں گے وہ آدمی اپنے گناہوں کی وجہ سے مايوں ہوگا۔ اللہ تعالیٰ ارشاد فرمائیں گے ”آج کسی پر ظلم نہیں ہوگا، تمہاری ایک نیکی بھی ہمارے پاس ہے لہذا میزان کی جگہ چلے جاؤ۔“ رسول اکرم ﷺ نے فرمایا ”اس کے گناہ ترازو کے

ایک پڑتے میں ڈال دیئے جائیں گے اور تکی دوسرا پڑتے میں، وہ ایک تکی تمام گناہوں پر بھاری ہو جائے گی۔ وہ ایک تکی ((اَشْهَدُ اَنْ لَا إِلَهَ اِلَّا اللَّهُ وَ اَشْهَدُ اَنْ مُحَمَّدًا عَبْدُهُ وَرَسُولُهُ)) ہو گی۔ (ترمذی) ایک بوڑھا شخص رسول اکرم ﷺ کی خدمت میں حاضر ہوا اور عرض کیا ”یا رسول اللہ ﷺ! ساری زندگی گناہوں میں گزری ہے کوئی گناہ ایسا نہیں جس کا ارتکاب نہ کیا ہو، رونے زمین کی ساری مخلوق میں اگر میرے گناہ تقیم کر دیے جائیں تو سب کو لے ڈوں، کیا میری قوبہ کی کوئی صورت ہے؟“ رسول اکرم ﷺ نے پوچھا ”کیا اسلام لائے ہو؟“ اس نے عرض کیا ”اَشْهَدُ اَنْ لَا إِلَهَ اِلَّا اللَّهُ وَ اَشْهَدُ اَنَّ مُحَمَّدًا عَبْدُهُ وَرَسُولُهُ“ آپ ﷺ نے ارشاد فرمایا ”جا، اللہ معاف کرنے والا اور گناہوں کو تکمیل سے بدلتے والا ہے۔“ اس نے عرض کیا ”کیا میرے سارے گناہ اور جرم معاف ہو جائیں گے؟“ رسول اکرم ﷺ نے ارشاد فرمایا ”ہاں! تیرے سارے گناہ اور جرم معاف ہو جائیں گے۔“ (ابن کثیر)

غور فرمائیے! ایک طرف آپ ﷺ کا حقیقی پچا، جس نے عمر بھر دین کے معاملہ میں آپ ﷺ کی رفاقت کا حق ادا کیا لیکن عقیدہ توحید پر ایمان نہ لانے کی وجہ سے جہنم کا مستحق ٹھہرا۔ دوسری طرف ایک افسنی شخص جس کا رسول اکرم ﷺ سے کوئی خونی رشتہ نہیں اور وہ خود اپنے بے پناہ گناہوں کا اعتراف بھی کر رہا ہے مگر عقیدہ توحید پر ایمان لے آنے کی وجہ سے جنت کا مستحق ٹھہرا۔

اس ساری گفتگو سے یہ نتیجہ لکھتا ہے کہ قیامت کے دن نجات کا تمام تر دار و مار انسان کے عقیدہ پر ہو گا اگر عقیدہ کتاب و سنت کے مطابق خالص توحید پر مبنی ہو تو نیک اعمال قبل اجر و ثواب ہوں گے اور گناہ قبل بخشش اور قبل معافی ہوں گے لیکن اگر عقیدہ توحید کے بجائے شرک پر مبنی ہو تو رونے زمین کے برادریک اعمال بھی ناقابل اور مردود ہوں گے۔

### عقیدہ توحید کی وضاحت:

توحید کا مادہ ”وحد“ ہے اور اس کے مصادر میں سے ”وحد“ اور ”وحدة“ زیادہ مشہور ہیں۔ جس کا مطلب ہے اکیلا اور بے مثال ہونا۔ ”وحید“ یا ”وحد“ اس ہستی کو کہتے ہیں جو اپنی ذات اور اپنی صفات میں اکیلی اور بے مثال ہو۔ ”وحد“ کا اوہ ہمزہ سے بدلت کر ”احد“ بناتے ہیں۔ یہی لفظ سورہ اخلاص میں اللہ تعالیٰ کے لئے استعمال ہوا ہے جس کا مطلب ہے کہ اللہ تعالیٰ اپنی ذات اور صفات میں اکیلا اور بے

مثال ہے کوئی دوسرا اس جیسا نہیں جو اس کی ذات اور صفات میں شریک ہو۔

توحید کی تین اقسام ہیں:

① توحید ذات      ② توحید عبادت      ③ توحید صفات۔

ذیل میں ہم تینوں کی الگ الگ وضاحت پیش کر رہے ہیں۔

### ① توحید ذات:

توحید ذات یہ ہے کہ اللہ تعالیٰ کو اس کی ذات میں اکیلا، بے مثال اور لا شریک مانا جائے۔ اس کی بیوی ہے نہ اولاد، مال ہے نہ باپ، وہ کسی کی ذات کا جزء ہے نہ کوئی دوسرا اس کی ذات کا جزء کا جزء۔

یہودی حضرت عزیز عليه السلام کو اللہ تعالیٰ کا بیٹا مانتے تھے۔ عیسائی حضرت عیسیٰ عليه السلام کو اللہ کا بیٹا مانتے تھے۔ اللہ تعالیٰ نے دونوں گروہوں کے اس باطل عقیدہ کی تردید قرآن مجید میں یوں فرمائی:

﴿ وَقَالَتِ الْيَهُودُ عَزِيزُنَّ أَبْنَ اللَّهِ وَقَالَتِ النَّصَارَى الْمَسِيحُ أَبْنُ اللَّهِ ذَلِكَ قَوْلُهُمْ بِإِفْوَاهِهِمْ يُضَاهِئُونَ قَوْلَ الظَّالِمِينَ كَفَرُوا مِنْ قَبْلِ قَاتَلُهُمُ اللَّهُ أَنِّي يُوْفِكُونَ ﴾ (30:9)

”یہودی کہتے ہیں عزیز اللہ تعالیٰ کا بیٹا ہے اور عیسائی کہتے ہیں مسیح اللہ کا بیٹا ہے یہ بے حقیقت باقی ہیں جو وہ اپنی زبانوں سے نکلتے ہیں۔ ان لوگوں کی دیکھادیکھی جنمبوں نے ان سے پہلے کفر کیا، اللہ کی مار ان پر یہ کہاں سے دھوکا کھارے ہے ہیں۔“ (سورہ توبہ، آیت نمبر 30)

شرکیں مکہ فرشتوں کو اللہ تعالیٰ کی بیٹیاں قرار دیتے تھے۔ اللہ تعالیٰ نے قرآن مجید میں ان کے اس باطل عقیدہ کی بھی درج ذیل الفاظ میں نہ مرت فرمائی:

﴿ وَجَعَلُوا اللَّهَ شُرَكَاءَ الْجِنِّ وَخَلْقَهُمْ وَخَرَقُوا لَهُ بَنِينَ وَبَنَاتٍ بِغَيْرِ عِلْمٍ سُبْحَانَهُ وَتَعَالَى عَمَّا يَصْفُونَ ﴾ (100:6)

”لوگوں نے جنوں کو اللہ کا شریک بنارکھا ہے حالانکہ اللہ تعالیٰ نے تو جنوں کو پیدا کیا ہے (اسی طرح بعض) لوگوں نے بے جانے بوجھے اللہ کے لئے بیٹے اور بیٹیاں بنارکھی ہیں حالانکہ اللہ پاک بالاتر ہے ان باتوں سے جو یہ کرتے ہیں۔“ (سورہ انعام، آیت نمبر 100)

بعض مشرک اللہ تعالیٰ کی مخلوق مثلاً فرشتوں، جنوں یا انسانوں میں اللہ تعالیٰ کی ذات کو مغم بھتھتے تھے۔ (اسے عقیدہ حلول کہا جاتا ہے) بعض مشرک کائنات کی ہر چیز میں اللہ تعالیٰ کو مغم کہتے تھے۔ (اسے عقیدہ وحدۃ الوجود کہا جاتا ہے) اللہ تعالیٰ نے ان تمام باطل عقائد کی تردید درج ذیل آیت میں فرمادی۔

﴿وَجَعَلُوا لَهُ مِنْ عِبَادِهِ جُزًا إِنَّ الْإِنْسَانَ لَكَفُورٌ مُّبِينٌ ﴾ (15:43)

لوگوں نے اس کے بندوں میں سے بعضوں کو اس کا جزء بناؤالا، حقیقت یہ ہے کہ انسان کھلا احسان فراموش ہے۔“ (سورہ زخرف، آیت نمبر 15)

اب ساری آیات سے یہ بات ثابت ہوتی ہے کہ اللہ تعالیٰ کا کوئی خامدان نہیں۔ اس کی بیوی ہے نہ اولاد، ماں ہے نہ باپ، نہ ہی اللہ تعالیٰ کی ذات کائنات کی کسی (جاندار یا غیر جاندار) چیز میں مدغم ہے، نہ کسی چیز کا جزء ہے نہ ہی کائنات کی کوئی دوسرا چیز (جاندار یا غیر جاندار) چیز اللہ تعالیٰ کی ذات میں مدغم ہے، نہ ہی کوئی چیز اللہ تعالیٰ کی ذات کا جزء ہے، نہ ہی اللہ تعالیٰ کے نور سے کوئی مخلوق پیدا ہوئی ہے، نہ ہی کوئی مخلوق اس کے نور کا جزء ہے۔ رسول اکرم ﷺ نے مشرکین مکہ کو جب ایک لا شریک ہستی کی دعوت دی تو انہوں نے آپ ﷺ سے پوچھا ”جس چیز کی طرف آپ دعوت دیتے ہیں اس کا حسب نسب کیا ہے، وہ کس چیز سے بنائے وہ کیا کھاتا ہے کیا پیتا ہے اس نے کس سے وارثت پائی اور اس کا وارث کون ہوگا؟“ ان سوالوں کے جواب میں اللہ تعالیٰ نے سورہ اخلاص نازل فرمائی:

﴿فُلُّ هُوَ اللَّهُ أَحَدٌ ﴿أَللَّهُ الصَّمَدُ﴾ لَمْ يَلِدْ وَلَمْ يُوْلَدْ وَلَمْ يَكُنْ لَّهُ كُفُوا﴾

احد (4-1:112)

”کہو وہ اللہ ہے یکتا، اللہ سب سے بے نیاز ہے سب اس کے محتاج ہیں نہ اس کی کوئی اولاد ہے نہ وہ کسی کی اولاد ہے اور کوئی اس کا ہمسرنگیں۔“ (سورہ اخلاص، آیت نمبر 4-1)

توحید ذات کے بارے میں یہ بات بھی ذہن نشین روئی چاہئے کہ اللہ تعالیٰ کی ذات عرش معلقی پر جلوہ فرمائے جیسا کہ قرآن مجید کی آیات اور احادیث مبارکہ سے ثابت ہے۔<sup>①</sup> البتہ اس کا علم اور قدرت ہر چیز کو اپنے گھیرے میں لئے ہوئے ہے۔ اس عقیدہ کے بر عکس کسی کو اللہ تعالیٰ کا بیٹا یا بیٹی مانا یا کسی مخلوق کو اللہ تعالیٰ کی ذات کا حصہ اور جزء کہنا یا اللہ تعالیٰ کی ذات کو ہر جگہ اور ہر چیز میں موجود سمجھنا شرک فی الذات کہلاتا

## ② توحید عبادت:

توحید عبادت یہ ہے کہ ہر قسم کی عبادت کو صرف اللہ کے لئے خاص کیا جائے اور کسی دوسرے کو اس میں شریک نہ کیا جائے۔ قرآن مجید میں عبادت کا لفظ و مختلف معنوں میں استعمال ہوا ہے۔

اولاً : پوچا اور پرسش کے معنوں میں، جیسا کہ درج ذیل آیت سے ظاہر ہوتا ہے:

﴿لَا تَسْجُدُوا لِلشَّمْسِ وَلَا لِلْقَمَرِ وَاسْجُدُوا لِلّهِ الَّذِي خَلَقَهُنَّ إِنَّ كُنْتُمْ أَيَّاهُ﴾

تَعْبُدُونَ ﴿41﴾

”سورج اور چاند کو سجدہ نہ کرو بلکہ اس کو سجدہ کرو جس نے انہیں پیدا کیا ہے اگر تم واقعی اللہ کی عبادت کرنے والے ہو۔“ (سورہ حم سیدھہ، آیت نمبر 37)

ثانیاً : اطاعت اور فرمانبرداری کے معنی میں جیسا کہ درج ذیل آیت سے ظاہر ہے:

﴿أَلَمْ أَعْهَدْ إِلَيْكُمْ يَا بَنِي آدَمَ أَنَّ لَا تَعْبُدُوا الشَّيْطَنَ إِنَّهُ لَكُمْ عَدُوٌ مُّبِينٌ﴾

(60:36)

”اے آدم کے بچو! کیا میں نے تم کو ہدایت نہ کی تھی کہ شیطان کی عبادت (پیروی) نہ کرنا وہ تمہارا کھلا دشمن ہے۔“ (سورہ میس، آیت نمبر 60)

پہلے مفہوم یعنی پوچا اور پرسش کے اعتبار سے توحید عبادت یہ ہو گی کہ ہر طرح کی عبادت مثلاً نماز اور نماز کی طرح دست بستہ قیام، رکوع، سجدہ، نذر و نیاز، صدقہ، خیرات، قربانی، طواف، اعتکاف، دعا، پکار، فریاد، استعانت (مد طلب کرنا)، استعاذه (پناہ طلب کرنا)، رضا طلبی، توکل، خوف اور محبت<sup>①</sup> سب کی سب صرف اللہ ہی کے لئے ہوں۔ ان تمام مراسم عبودیت میں سے کوئی ایک بھی اللہ کے علاوہ کسی دوسرے

<sup>①</sup> اللہ تعالیٰ کی محبت کے علاوہ بہت سی دوسری چیزوں کی محبت دل میں ہوتا قدرتی بات ہے، مثلاً والدین، یہودی پیچے، عزیز و اقارب، مال و دولت، جاہ و حشمت، سب چیزوں سے انسان محبت کرتا ہے لیکن جو چیز مطلوب ہے وہ یہ کہ ان چیزوں کی محبت اللہ تعالیٰ کی محبت پر غالب نہ ہوئے پائے کہ اللہ تعالیٰ کی اطاعت اور فرمانبرداری کے راستے میں رکاوٹ بن جائے۔ اسی طرح اللہ تعالیٰ کے خوف کے علاوہ دوسرے بہت سے خوف دل میں ہوتا قدرتی بات ہے۔ یہاری، ہوت، کاروبار، دشمن وغیرہ کا خوف، لیکن یہ سارے خوف چونکہ ظاہر ہی اس باب کے تحت ہیں اس لئے ان میں جتنا شرک نہیں، البتہ اور اسے اس باب طریق سے اللہ تعالیٰ کے بجائے کسی دیوبی، دیوبتا، بھوت پریت، جنات یا غوث شدہ بزرگوں کا خوف انسان کو شرک بنا دیتا ہے۔

کے لئے ادا کی گئی تو وہ شرک فی العبادات ہو گا۔

دوسرے مفہوم یعنی اطاعت اور فرمابرداری کے اعتبار سے توحید عبادت یہ ہو گی کہ زندگی کے تمام معاملات میں اطاعت اور فرمابرداری صرف اللہ تعالیٰ کے حکم اور قانون کی کی جائے، اللہ تعالیٰ کے حکم کو چھوڑ کر کسی دوسرے کے حکم یا قانون کی پیروی کرنا، خواہ وہ اپنا نفس ہو یا آباء و اجداد، مذہبی پیشوایوں یا سیاسی رہنماء، شیطان یا طاغوت ویسا ہی شرک فی العبادات ہو گا جیسا کہ اللہ تعالیٰ کی پرستش اور پوجائیں کسی غیراللہ کو شریک بنانے کا شرک ہے۔ سورہ فرقان میں ارشاد باری تعالیٰ ہے:

﴿أَرَأَيْتَ مَنِ اتَّخَذَ إِلَهًا هُوَ أَهُوَ﴾ (43:25)

”کبھی تم نے اس شخص کے حال پر غور کیا ہے جس نے اپنی خواہش نفس کو اپنا اللہ بنالیا ہو۔“ (سورہ

فرقان، آیت نمبر 43)

اس آیت میں واضح طور پر نفس کی پیروی اختیار کرنے کو اپنا اللہ بنالیتا کہا گیا ہے جو کہ شرک ہے۔

سورہ انعام کی ایک آیت ملاحظہ ہو۔ ارشاد باری تعالیٰ ہے:

﴿وَإِنَّ الشَّيْطَانَ لَيُؤْخُذُونَ إِلَى أُولَئِنَّهُمْ لِيُجَاهِدُوكُمْ وَإِنْ أَطَعْتُمُوهُمْ إِنَّكُمْ

لَمُشْرِكُونَ﴾ (121:6)

”بے شک شیاطین اپنے ساتھیوں کے دلوں میں شکوک و شبہات القاء کرتے ہیں تاکہ وہ تم سے

چھکڑا کریں لیکن آگر تم نے ان کی اطاعت قبول کر لی تو تم یقیناً مشرک ہو۔“ (سورہ انعام، آیت نمبر 121)

اس آیت میں شیطان کی اطاعت اور پیروی کو واضح الفاظ میں شرک کہا گیا ہے۔ سورہ مائدہ میں اللہ

تعالیٰ فرماتے ہیں:

﴿وَمَنْ لَمْ يَحْكُمْ بِمَا أَنزَلَ اللَّهُ فَأُولَئِكَ هُمُ الْكُفَّارُونَ﴾ (44:5)

”اور جو لوگ اللہ کے نازل کردہ قانون کے مطابق فیصلہ نہ کریں وہی کافر ہیں۔“ (سورہ مائدہ، آیت

نمبر 44)

سورہ مائدہ کی آیت نمبر 45 اور 47 میں اللہ تعالیٰ کے قانون کے مطابق فیصلہ نہ کرنے والوں کو ظالم

اور فاسق بھی کہا گیا ہے۔ گویا اللہ تعالیٰ کے حکم اور قانون کی پیروی کے مقابلے میں کسی دوسرے کے قانون

<sup>①</sup> یاد رہے بشری تقاضوں کے تحت محضیت کا ارتکاب شرک نہیں بلکہ فتن ہے، جو کبک اعمال یا توبہ سے معاف ہو جاتا ہے۔

کی پیروی کرنے والا شخص مشرک اور کافر بھی ہے، فاسق اور ظالم بھی ہے۔ عبادت کے دونوں مفہوم سامنے رکھے جائیں تو توحید عبادت یہ ہوگی کہ ہر قسم کے مراسم عبودیت یعنی نماز، روزہ، حج، زکاۃ، صدقات، رکوع، بحود، نذر و نیاز، طواف و اعتكاف، دعا و پکار، استغاثات واستغاشہ، اطاعت و غلامی، فرماداری اور پیروی صرف اللہ تعالیٰ ہی کے لئے ہے۔ ان ساری چیزوں میں سے کسی ایک میں بھی اللہ تعالیٰ کے ساتھ کسی دوسرے کو شریک کرنا شرک فی العبادت ہوگا۔

### ③ توحید صفات:

توحید صفات یہ ہے کہ اللہ تعالیٰ کو ان تمام صفات میں جو کہ قرآن و حدیث سے ثابت ہیں، یکتا، بے مثال اور لا شریک مانا جائے، اللہ تعالیٰ کی صفات اس قدر بے حد و حساب ہیں کہ انسان کے لئے ان کا شمار کرنا تو کیا ان کا تصور کرنا بھی ناممکن ہے۔ سورہ کہف میں ارشاد باری تعالیٰ ہے:

﴿ قُلْ لَوْ كَانَ الْبَحْرُ مَذَادًا لِكَلِمَاتِ رَبِّيْ لَفِدَ الْبَحْرُ قَبْلَ أَنْ تَنْفَدَ كَلِمَاتُ رَبِّيْ وَ لَوْ جِئْنَا بِمُثْلِهِ مَذَادًا ﴾ (109:18)

”اے نبی! کہوا گر سمندر میرے رب کے کلمات لکھنے کے لئے روشنائی بن جائیں تو وہ ختم ہو جائیں میرے رب کے کلمات ختم نہ ہوں گے بلکہ اتنی ہی روشنی ہم اور لے آئیں تو وہ بھی کفایت نہ کرے۔“  
(سورہ کہف، آیت نمبر 109)

سورہ لقمان میں ارشاد باری تعالیٰ ہے:

﴿ وَ لَوْ أَنَّ مَا فِي الْأَرْضِ مِنْ شَجَرَةٍ أَقْلَامٌ وَ الْبَحْرُ يَمْدُدُ مِنْ بَعْدِهِ سَبْعَةُ أَبْحُرٍ مَا نَفِدَتْ كَلِمَاتُ اللَّهِ ﴾ (27:31)

”زمیں میں جتنے درخت ہیں اگر وہ سب کے سب قلم بن جائیں اور سمندر روشنائی بن جائے جس سات مرید سمندر روشنائی مہیا کریں تب بھی اللہ کے کلمات ختم نہیں ہوں گے۔“ (سورہ لقمان، آیت نمبر 27)  
مذکورہ دونوں آیتوں میں کلمات سے مراد اللہ تعالیٰ کی صفات ہیں۔ ان آیات کی رو سے ہرگز یہ تجب نہیں ہونا چاہئے کہ کیا واقعی اللہ تعالیٰ کی صفات اس قدر لامحدود ہو سکتی ہیں کہ اس دنیا کے سارے درختوں کی قلمیں اور سمندروں کی روشنائی مل کر بھی ان کو احاطہ تحریر میں نہیں لاسکتیں۔

ہم یہاں مثال کے طور پر صرف ایک صفت کا تذکرہ کر رہے ہیں۔ اس سے دوسری صفات پر قیاس کر کے یہ اندازہ لگایا جاسکتا ہے کہ قرآن مجید کے ارشادات کس قدر حقیقت پر منی ہیں۔ اللہ تعالیٰ کی ایک صفت "سمیع" ہے جس کا مطلب ہے "ہمیشہ سشنے والا"۔ "غور فرمائیے! اللہ تعالیٰ چند نبیوں یا چند سالوں سے نہیں بلکہ ہزار ہا سال سے بیک وقت لاکھوں نہیں، اربوں انسانوں کی دعا میں، فریادیں، سرگوشیاں اور گفتگوں رہا ہے اور اللہ تعالیٰ کو اپنے بندوں کی دعا اور پکار سننے اور ہر شخص کے بارے میں الگ الگ فیصلے کرنے میں کبھی کوئی وقت یاد شواری پیش نہیں آئی تھی کبھی تحکماں لائق ہوئی ہے۔ دورانِ حج ذرا میدان عرفات کا تصور کیجئے جہاں پنڈہ میں لاکھ افراد بیک وقت مسلسل اپنے خالق کے حضور فریاد و فنا میں مصروف ہوتے ہیں۔ اللہ تعالیٰ ہر شخص کی دعا اور فریاد سن رہا ہوتا ہے۔ ہر شخص کی مرادوں اور حاجتوں سے واقف ہوتا ہے ہر شخص کے دلوں کے رازوں سے آگاہ ہوتا ہے اور پھر اپنی حکمت اور مصلحت کے مطابق ہر شخص کے بارے میں الگ الگ فیصلے بھی صادر فرماتا ہے نہ اس سے بھول چک ہوتی ہے، نہ ظلم اور زیادتی ہوتی ہے، نہ کوئی وقت اور مشکل پیش آتی ہے اور پھر یہ کہ اس وقت بھی اللہ تعالیٰ میدان عرفات کے علاوہ باقی ساری دنیا کے اربوں انسانوں کی گفتگو، دعا، پکار، فریاد وغیرہ سن رہا ہوتا ہے۔

یہ سارا معاملہ تو کائنات میں بنے والی صرف ایک مخلوق "انسان" کا ہے۔ ایسا ہی معاملہ جنات کا ہے جو انسانوں کی طرح اللہ تعالیٰ کی عبادت اور بندگی کے مقابلہ میں مکلف ہیں۔ نہ معلوم کتنی تعداد میں جنات بیک وقت اللہ تعالیٰ کے حضور فریاد و فنا میں مصروف رہتے ہیں جنہیں اللہ کریم سن رہا ہے اور ان کی حاجتیں اور مرادیں پوری فرم رہا ہے، جن و انس کے علاوہ اللہ تعالیٰ کی ایک اور مخلوق "ملائکہ" ہے جو مسلسل اللہ تعالیٰ کی تسبیح و تمجید اور تقدیم میں مشغول ہے۔ اسے بھی اللہ تعالیٰ سن رہا ہے۔

جن و انس اور ملائکہ کے علاوہ خشکی میں بنے والی دیگر بے شمار مخلوقات جن کی تعداد صرف اللہ تعالیٰ ہی جانتا ہے۔<sup>①</sup> وہ سب کی سب اللہ تعالیٰ کی حمد و شنا اور تمجید و تقدیم میں مشغول ہیں جسے وہ سن رہا ہے اسی طرح سمندروں اور دریاؤں میں بنے والی نیز فضاوں میں اڑنے والی بے شمار مخلوق اس کی حمد و شنا کر رہی ہے اور اللہ تبارک و تعالیٰ کی ذات بارکات ان سب میں سے ایک ایک کی دعا اور پکار سن رہی ہے۔

<sup>①</sup> وَمَا يَعْلَمُ جُنُودُ زَيْكَ إِلَّا هُوَ (31:74) ترجمہ "تیرے رب کے شکروں (کی تعداد) کو خداوس کے ملادہ کوئی نہیں جانتا۔" (سورہ مدث، آیت نمبر 31)

زندہ مخلوق کے علاوہ کائنات کی دیگر اشیاء مثلاً حجر، شجر، سورج، چاند، ستارے، زمین و آسمان، پہاڑ حتیٰ کہ کائنات کا ذرہ اللہ تعالیٰ کی تسبیح و تمجید میں مشغول ① ہے جسے اللہ تعالیٰ سن رہا ہے، کہا جاتا ہے کہ ہماری اس دنیا کے علاوہ کائنات میں اور بھی بہت سی دنیا کیں ہیں جن میں وسری بہت سی مخلوقات بستی ہیں۔ اگر یہ درست ہے تو اللہ تعالیٰ ان کی بھی دعا و پکار سن رہا ہے۔ غور فرمائیے! اس قدر لا تعداد جاندار اور غیر جاندار مخلوق کی دعا کیں، فریادیں، تسبیح و تمجید اور لفظیں اللہ تعالیٰ بیک وقت سن رہے ہیں اور یہ سماحت اللہ تعالیٰ کو نہ تھکاتی ہے نہ دیگر کاموں سے غافل کرتی ہے نہ نظام کائنات ہی میں کوئی خلل واقع ہوتا ہے۔

### سُبْحَانَ اللَّهِ وَبِحَمْدِهِ سُبْحَانَ اللَّهِ الْعَظِيمُ

حقیقت یہ ہے کہ اللہ تعالیٰ کی ایک صفت "سمیع" ہی ایسی ہے جسے کما حقہ سمجھنا تو دور کی بات، تصور میں لانا بھی محال ہے۔ اسی ایک صفت سے اللہ تعالیٰ کی دیگر لامدد و صفات مثلاً مالک الملک، خالق، رازق، مصوّر، عزیز، مبتکر، بصیر، خبیر، علیم، حکیم، رحیم، کریم، عظیم، قیوم، غفور، حسن، بکری، قوی، مجیب، رقیب، حمید، صمد، قادر، اول، آخر، تواب، رواف، غنی، ذوالجلال والا کرام وغیرہ پر قیاس کر لیجئے اور پھر سورہ کہف اور سورہ لقمان کی مذکورہ بالا آیات پر غور کیجئے کہ اللہ کریم نے کس قدر ترقی بات ارشاد فرمائی ہے۔ اللہ تعالیٰ کی ان تمام صفات یا ان میں سے کسی ایک صفت میں کسی دوسرے کو شریک سمجھنا شرک فی الصفات کہلاتا ہے۔

### عقیدہ توحید بنی نوع انسان کے لئے سب سے بڑی رحمت ہے:

قرآن مجید میں اللہ تعالیٰ نے کلمہ طلیبیہ کی مثال ایک ایسے پاکیزہ درخت سے دی ہے جس کی جڑیں زمین میں گہری ہوں، شاخیں آسمان کی بلندیوں تک پہنچی ہوں اور جو مسلسل بہترین چل پھول دیئے چلا جا رہا ہو۔ ارشاد باری تعالیٰ ہے:

﴿أَلَمْ تَرَ كَيْفَ ضَرَبَ اللَّهُ مَثَلًا كَلِمَةً طَيِّبَةً كَشَجَرَةً أَصْلُهَا ثَابِتٌ وَ فَرْعُهَا فِي

① تَسْبِحُ لَهُ السَّمَاوُاتُ السَّبْعُ وَالْأَرْضُ وَمَنْ فِيهِنَّ وَإِنَّ مِنْ شَيْءٍ إِلَّا يَسْبِحُ بِحَمْدِهِ وَلِكُنْ لَا تَفْهَمُونَ تَسْبِحُهُمْ ② (44:17) نزمه "ساتوں آسمان اور زمین اور جو کچھ ان کے درمیان ہے وہ سب اس کی تسبیح کر رہے ہیں کوئی چیز اسی نہیں جو اس کی حمد کے ساتھ تسبیح نہ کر سکی ہوگر کوئی لوگ ان کی تسبیح (کا طبقہ اور زبان) نہیں سمجھتے۔ (سورہ بنی اسرائیل، آیت نمبر 44)

② لوگوں کے لئے غور فرمائیے! کسانی قوت ساعت کا یہ عالم ہے کہ بیک وقت دوآ دیوں کی بات سننے پر کوئی انسان قادر نہیں جوانان اپنی زندگی میں بھائی ہوئیں وہ دیوں بیک وقت دوآ دیوں کی بات سننے پر قادر نہیں۔ مرنے کے بعد وہ بیک وقت سیکڑوں یا ہزاروں دیوں کی فریادیں سننے پر کیسے قادر ہو سکتے ہیں۔

السَّمَاءُ ۝ تُؤْتَىٰ أَكْلَهَا كُلًّا حِينَ يَأْذِنُ رَبَّهَا ۝ (25-24:14)

”کیا تم دیکھتے نہیں ہو کہ اللہ تعالیٰ نے کلمہ طیبہ کی مثال کس چیز سے دی ہے اس کی مثال ایسی ہے جیسے ایک ایسی ذات کا درخت جس کی جڑ زمین میں گہری جھی ہوئی ہے اور شاخیں آسان تک پہنچی ہوئی ہیں ہر آن وہ اپنے رب کے حکم سے اپنے پھل دے رہا ہے۔“ (سورہ ابراہیم، آیت نمبر 24-25)

کلمہ طیبہ کی اس مثال سے درج ذیل تین باتیں واضح ہوتی ہیں:

① اس درخت کی بنیاد بڑی مضبوط ہے زمانے اور وقت کے شدید طوفان، آندھیاں اور زلزلے کھی اس درخت کو اکھاڑنہیں سکتے۔

② کلمہ طیبہ کا درخت نشوونما کے اعتبار سے اپنا کوئی ثانی نہیں رکھتا۔ کلمہ طیبہ ایک ایسی عالمگیر سچائی ہے جسے کائنات کے ذرے ذرے کی تائید حاصل ہوتی ہے اس کے راستے میں کوئی رکاوٹ نہیں آتی، بلکہ اپنی طبعی نشوونما میں آسان تک پہنچ جاتا ہے۔ یہی بات رسول اکرم ﷺ نے ایک حدیث میں اس طرح واضح فرمائی ہے کہ ”جب انسان پچ دل سے لا إله إلا الله کا اقرار کرتا ہے تو اس کے لئے آسان کے دروازے کھول دیئے جاتے ہیں یہاں تک کہ وہ عرش الہی کی طرف بڑھتا رہتا ہے بشرطیکہ بکیرہ آننا ہوں سے بچا رہے۔“ (ترمذی)

③ کلمہ طیبہ کا درخت اپنے ثمرات اور نباتج کے اعتبار سے اس قدر بارکت اور کثیر الفوائد ہے کہ اس پر کبھی خدا نہیں آتی اس کے فیض کا سلسہ کمی منقطع نہیں ہوتا بلکہ جس زمین (دل) میں وہ جڑ کردا تا ہے اسے ہر زمانے میں بہترین ثمرات سے فیض یاب کرتا رہتا ہے۔ بلاشبہ کلمہ توحید اپنے اندر انسان کی انگروادی اور اجتماعی زندگی کے لئے بے پناہ ثمرات اور فوائد رکھتا ہے اور یوں عقیدہ توحید بنی نوع انسان کے لئے اللہ تعالیٰ کی سب سے بڑی رحمت ہے۔

ذیل میں ہم عقیدہ توحید کی بعض برکات کا تذکرہ کرنا چاہتے ہیں۔

### ① استقامت اور ثابت قدمی:

طاغوتوں کے مقابلے میں اہل ایمان کی استقامت، عزیت اور ثابت قدمی کے چند واقعات

ملاحظہ فرمائیں:

(ا) حضرت بلال بن عبد الله قبیلہ خزادہ کی خلاف بھی کے غلام تھے۔ جب دو پھر کی گئی شباب پر ہوتی تو مکہ کے پھر میں کنگروں پر لٹا کر سینے پر بھاری پھر رکھ کر کہتا خدا کی قسم! تو اسی طرح پڑا رہے گا یہاں تک کہ مر جائے یا محمد (صلی اللہ علیہ وسلم) کے ساتھ کفر کرے۔ حضرت بلال بن عبد الله اس حالت میں بھی بھی فرماتے۔ احد، احمد (اللہ تعالیٰ ایک ہے، اللہ تعالیٰ ایک ہے)

(ب) حضرت خباب بن ارت بن عبد الله قبیلہ خزادہ کی ایک معورت ام انمار کے غلام تھے انہیں کئی بار دیکھتے انگاروں پر لٹا کر اوپر پھر رکھ دیا گیا کہ اٹھنہ سکیں لیکن تسلیم و رضا کا یہ پیکر اس جنوںی ظلم و ستم کے باوجود اپنے دین و ایمان پر قائم رہا۔

(ج) ایک ضعیف العمر خاتون، حضرت سمیہ بنت خباط بن عبد الله کو لو ہے کی زرد پہنا کر چلپلاتی دھوپ میں زمین پر لٹادیا جاتا اور کہا جاتا کہ محمد ﷺ کے دین سے انکار کرو، حضرت سمیہؓ نے اسی ظلم و ستم کے نتیجے میں اپنی جان جان آفریں کے پر کر دی لیکن راہ حق سے لمبھر کیلئے پڑنا گوار نہیں کیا۔

(د) حضرت جبیب بن زیدؓ دوران سفر جھوٹے مدعاً نبوت مسیلمہ کذاب کے ہاتھ لگ گئے۔ مسیلمہ کذاب صحابی رسول حضرت جبیبؓ کا ایک ایک بند کاٹا جاتا اور کہتا کہ مجھے رسول مانو۔ حضرت جبیبؓ انکار کرتے جاتے اسی طرح سارے بدن کے ٹکڑے ٹکڑے ہو گئے لیکن وہ پیکر صبر و شبات اپنے ایمان پر پہاڑ کی سی مضبوطی کے ساتھ جمارا۔

تاریخ اسلام کے یہ چند واقعات محض مثال کے طور پر پیش کئے گئے ہیں ورنہ حقیقت یہ ہے کہ تاریخ اسلام کا کوئی دورایے واقعات سے خالی نہیں رہا۔ تاریخ کے طالب علم کے لئے یہ سوال بڑی اہمیت کا حال ہے کہ اہل ایمان نے ان ناقابل بیان اور ناقابل تصور مظلالم کے مقابلے میں جس حیران کن استقامت اور شبات کا مظاہرہ کیا اس کا اصل سبب کیا تھا؟ اس سوال کا جواب خود اللہ تعالیٰ نے قرآن مجید میں دیا ہے سورۃ البر ایمیں میں کلمہ طیبہ کی تیلیں کے فوراً بعد ارشاد باری تعالیٰ ہے۔

﴿يَبْثِثُ اللَّهُ الْدِينَ أَمْنُوا بِالْقُولِ التَّابِتِ فِي الْحَيَاةِ الدُّنْيَا وَفِي الْآخِرَةِ﴾ (27:14)  
”ایمان لانے والوں کو اللہ تعالیٰ ایک قول ثابت (کلمہ طیبہ) کی بنیاد پر دنیا اور آخرت دونوں جگہ شبات عطا کرتا ہے۔“ (سورۃ البر ایمیں آیت نمبر 27)

گویا یہ عقیدہ توحید ہی کا فیضان ہے کہ باطل عقائد و افکار کا طوفان ہو یا رنج و لام کی یورش جا براور قاہر حکمرانوں کی چیرہ دستیاں ہوں یا طاغوتی قوتوں کا ظلم و ستم، کوئی بھی اہل توحید کے پائے ثبات میں لغزش پیدا نہیں کر سکتی۔

مذکورہ آیت کریمہ میں دنیا کے ساتھ ساتھ آخرت میں بھی اہل توحید کو ثبات کی خوشخبری دی گئی ہے۔ آخرت سے مراد یہاں قبر ہے جیسا کہ بخاری شریف کی حدیث میں رسول اکرم ﷺ کا ارشاد مبارک ہے ”جب مومن کو قبر میں بٹھایا جاتا ہے تو اس کے پاس (سوال جواب کے لئے) فرشتہ بھیجا جاتا ہے تب مومن ﴿لَا إِلَهَ إِلَّا اللَّهُ مَحَمْدٌ رَسُولُ اللَّهِ كَيْ گواہی دیتا ہے۔ یہی مطلب ہے اللہ کے فرمان کا ﴿يَبْشِّرُ اللَّهُ الَّذِينَ آمَنُوا.....﴾ (بخاری)

گویا قبر میں مترکبیر کے سوالوں کے جواب میں ثبات بھی اسی عقیدہ توحید کی برکت سے حاصل ہو گا۔

## ② عزت نفس اور خودی کا تحفظ:

شرک انسانوں کو بے شمار خیالی اور ہمی قوتوں کے خوف میں پہلا کر دیتا ہے، دیوی اور دیوتاؤں کا خوف، مظاہر قدرت کا خوف، بہوت پریت اور جنات کا خوف، زندہ اور مردہ انسانوں کے آستانوں کا خوف، جاہرا اور قاہر حکمرانوں کا خوف، اسی خوف کے نتیجے میں انسان ایسی اخلاقی اور منہبی پیشیوں میں گرتا چلا جاتا ہے کہ آدمیت اور انسانیت منہ چھپانے لگتی ہے جبکہ عقیدہ توحید انسان کو ایسی تمام ہمی اور خیالی قوتوں کے خوف سے بے نیاز کر کے روح اور جسم کو آزادی عطا کرتا ہے انسان کو عزت نفس اور احترام آدمیت کا احساس دلاتا ہے۔ ہر آن اسے ”وَلَقَدْ كَرِمَنَا بَنَى آدَمَ“ (یعنی ہم نے بنی آدم کو بزرگی عطا فرمائی ہے) اور ”لَقَدْ خَلَقْنَا الْإِنْسَانَ فِي أَحْسَنِ تَقْوِيمٍ“ (یعنی ہم نے انسان کو بہترین ساخت پر پیدا کیا ہے) کا فرمان الہی یاد لاتا رہتا ہے۔ یہی عقیدہ توحید انسان کو خودی کے مقام بلند پر لاکھڑا کرتا ہے۔ حکیم الامت علامہ اقبال رحمۃ اللہ نے اس کلتے کی ترجیحی درج ذیل شعر میں بڑے خوبصورت انداز میں کی ہے:

خودی کا سرنہاں لَا إِلَهَ إِلَّا اللَّهُ

خودی ہے تیخ فشاں لَا إِلَهَ إِلَّا اللَّهُ



### ③ مساوات اور عدل اجتماعی:

#### عقیدہ توحید

ہی یہ تصور بھی پیش کرتا ہے کہ ساری مخلوق کا خالق، رازق اور مالک صرف اللہ وحدہ لا شریک ہی ہے۔ اسی نے آدم کو مٹی سے بنایا اور باقی تمام انسان آدم ﷺ سے پیدا کئے، خواہ کوئی، مشرق میں ہے یا مغرب میں۔ امریکہ میں ہے یا افریقہ میں، کالا ہے یا گورا، سفید ہے یا سرخ، عربی ہے یا جمی، سب ایک ہی آدم کی اولاد ہیں۔ سب کے حقوق یکساں ہیں، سب کی عزت اور احترام یکساں ہیں، کوئی کسی کو پانچ حکوم نہ سمجھے کوئی کسی کو اپنا غلام نہ بنائے کوئی کسی پر ظلم اور زیادتی نہ کرے، کوئی کسی کو حقیر اور مکتنہ نہ جانے، کوئی کسی کا حق غصب نہ کرے، ساری خلقت ایک ہی درجے کے انسان ہیں، لہذا سارے انسان صرف ایک ہی معبود کے آگے چھکیں، صرف ایک ہی ذات کے حکم اور قانون کے آگے سرتلیم ختم کریں، صرف ایک ہی ہستی کے غلام اور بندے بن کر رہیں۔ عقیدہ توحید کی اس تعلیم نے اسلامی معاشرے میں ذات پات، غلامی اور مکملی، ظلم اور استھصال، حقارت اور نفرت جیسی منفی اقدار کی بخشش کی کر کے محبت و اخوت، خلوص اور ہمدردی، امن و سلامتی اور مساوات و عدل اجتماعی جیسی اعلیٰ اقدار کو مسلم معاشرہ میں جاری و ساری کر دیا۔

#### ④ روحانی سکون:

شرک، کائنات کا سب سے بڑا جھوٹ ہے۔ انسان کی ذات اور گروپیش میں موجود ہزاروں نہیں، کروڑوں ایسی واضح نشانیاں اور دلائل موجود ہیں جو شرک کی تزوید کرتے ہیں۔ یہی وجہ ہے کہ مشرک کی نظر یا تی اور عملی زندگی میں مشرق و مغرب کا تضاد پایا جاتا ہے۔ اس کی رو حبیثہ اضطراب اور دل و دماغ انتشار کا شکار رہتے ہیں۔ وہ مسلسل شکوک و شبہات، بے یقینی اور ٹوٹ پھوٹ کی کیفیت سے دوچار رہتا ہے جبکہ عقیدہ توحید اس کائنات کی سب سے بڑی عالمگیر سچائی ہے۔ انسانی کی اپنی ذات کے اندر سیکنڈوں نہیں کروڑوں نشانیاں تو حید کی گواہی دینے کے لئے موجود ہیں۔ کائنات کا ذرہ ذرہ عقیدہ توحید کی تصدیق اور تائید کرتا ہے۔

عقیدہ توحید انسان کی فطرت اور جبلت کے عین مطابق ہے یا یوں کہنے کہ پیدائشی طور پر انسان کو موحد تخلیق کیا گیا ہے۔ خود قرآن مجید میں اللہ پاک ارشاد فرماتا ہے:

﴿فَأَقِمْ وَجْهَكَ لِلّٰدِينِ حَيْثُفَ أَنْتُ فِطْرَةَ اللّٰهِ الَّتِي فَطَرَ النَّاسَ عَلَيْهَا﴾ (30:30) (30:30)

”پس یکسو ہو کر اپنا رخ دین اسلام کی سمت میں جما دا اور قائم ہو جاؤ اس فطرت تو حید پر جس پر اللہ نے انسانوں کو پیدا کیا۔“ (سورہ روم، آیت نمبر 30)

چنانچہ عقیدہ تو حید پر ایمان رکھنے والا شخص اپنی نظریاتی اور عملی زندگی میں کبھی تضاد اور شکوک و شبہات کا شکار نہیں ہوتا اس کے دل و دماغ کبھی بے یقینی اور اضطراب کی کیفیت سے دوچار نہیں ہوتے۔ اس کی زندگی کے حالات اور معاملات خواہ کیسے ہی کیوں نہ ہوں وہ اپنے اندر سکون، قرار، یقین اور تسلیم و رضا کی کیفیت ہر آن محسوس کرتا رہتا ہے۔

امر واقعہ یہ ہے کہ عقیدہ تو حید کی برکات اور شرات اس قدر ہیں کہ ان کا شمار کرنا ممکن نہیں۔ مختصر ایہ کہا جاسکتا ہے کہ دنیا میں خیر، بھلائی اور نیکی کے تمام سوتے اسی چشمہ تو حید سے پھوٹتے ہیں۔ اس طرح عقیدہ تو حید بنی نوع انسان پر اللہ تعالیٰ کا سب سے بڑا احسان اور نعمت متربہ ہے جس سے فیض یا ب ہونے والے لوگ ہی دنیا اور آخرت میں کامیاب و کامران ہیں اور محروم رہنے والے ناکام اور نامراد۔

### عقیدہ شرک بنی نوع انسان کے لئے سب سے بڑی لعنت ہے:

عقیدہ تو حید اللہ تعالیٰ کی طرف سے دیا گیا عقیدہ ہے ہے اللہ تعالیٰ نے اپنے انبیاء اور رسول ﷺ کے ذریعے لوگوں تک پہنچایا ہے اس عقیدہ کی تعلیمات روز اول سے ایک ہی ہیں۔ ان میں کبھی کوئی تغیر اور تبدیلی نہیں کی گئی جبکہ عقیدہ شرک شیطان کا واضح کیا ہوا عقیدہ ہے جسے وہ مختلف زمانوں، مختلف علاقوں اور مختلف اقوام کے لئے الگ الگ فلسفوں کے ساتھ وضع کر کے اپنے چیلے چانٹوں کے ذریعے لوگوں تک پہنچاتا رہتا ہے، کہیں یہ بت پرستی کی شکل میں متعارف ہوتا ہے تو کہیں قبر پرستی کی شکل میں، کہیں نفس پرستی کی شکل میں متعارف ہوتا ہے تو کہیں طاغوت پرستی کی شکل میں، کہیں پیر پرستی کی شکل میں متعارف ہوتا ہے تو کہیں ائمہ پرستی کی شکل میں، کہیں قوم پرستی کی شکل میں موجود ہے تو کہیں وطن اور رنگ و نسل پرستی کی شکل میں، یہ ساری چیزیں ایک ہی شجرہ خبیث کی مختلف شاخیں اور برگ و بارہیں جن کی بنیاد شیطانی افکار و عقائد پر ہے۔ شیطان اپنے ان ہی افکار و عقائد کو پھیلانے کے لئے کبھی ہندوازم کا روپ اختیار کرتا ہے، کبھی بدھازم کا، کبھی یہودیت کا لبادہ اور ہوتا ہے، کبھی عیسائیت کا، کہیں سرمایہ داری کے پرده میں مگر اسی اور ضلالت پھیلاتا ہے،

کہیں کمیوزم کے پرده میں، کہیں سوٹلزم کا پرچارک بن کر یہ خدمت سرانجام دیتا ہے، کہیں اسلامی سوٹلزم کا مبلغ بن کر، کہیں جمہوریت کا علیبردار بن کر اور کہیں اسلامی جمہوریت<sup>۱</sup> کا خادم بن کر، کہیں تصوف<sup>۲</sup> کے نام پر اور کہیں تشیع کے نام پر۔ دراصل یہ سب کروفریب کے وہ جال ہیں جو شیطان نے مخلوق خدا کو صراط مستقیم سے گمراہ کرنے کے لئے پھیلارکھے ہیں۔

قرآن مجید میں اللہ تعالیٰ نے عقیدہ شرک کی مثال ایک ایسے خبیث درخت کے ساتھ دی ہے جس کی جڑیں ہیں نہ جسے استحکام ہے۔ ارشاد باری تعالیٰ ہے:

﴿وَمَثُلُّ كَلِمَةً خَيْشِيَّةً كَشْجَرَةً خَيْشِيَّةً إِنْ اجْتَثَثْتَ مِنْ فَوْقِ الْأَرْضِ مَا لَهَا مِنْ

فَرَارٍ﴾ (26:14)

”کلمہ خیشیہ (شرک) کی مثال ایک ایسے بد ذات درخت کی کسی ہے جو زمین کی بالائی سطح سے ہی اکھاڑ پھینکا جاتا ہے اور اس کے لئے کوئی استحکام نہیں ہے۔ (سورہ ابراہیم، آیت نمبر 26)

ذکر کورہ آیت کریمہ سے درج ذیل تین باتیں واضح ہوتی ہیں:

(۱) چونکہ کائنات کی کوئی چیز عقیدہ شرک کی تائید نہیں کرتی اس لئے اس شجرہ خیشیہ کی کہیں بھی جڑیں نہیں بننے پاتیں اور نہ ہی اسے کہیں نشوونما کے لئے سازگار ماحول میسر آتا ہے۔

(۲) اگر کبھی طاغوتی قوتوں کی سرپرستی میں یہ درخت اگ بھی آئے تو اس کی جڑیں زمین کی صرف بالائی سطح تک ہی رہتی ہیں جسے شجرہ طیبہ کا معمولی ساجھونکا بھی آسانی کے ساتھ تنخ و بن سے اکھاڑ پھینکتا ہے۔ اس لئے اسے کہیں قرار اور استحکام نصیب نہیں ہو پاتا۔

(۳) شرک چونکہ خود ایک خبیث اور بد ذات درخت کی مانند ہے لہذا اس کے برگ و بارا اور پھل پھول بھی اسی

① اگر ایک کافر ان نظام، سوٹلزم کے ساتھ اسلام کا لفظ لگانے سے وہ نظام کفر ہی رہتا ہے تو پھر ایک دوسرے کافر انہ نظام جمہوریت کے ساتھ اسلامی کا لفظ لگانے سے وہ کیسے مشرف پر اسلام ہو جائے گا؟ یہ فلسفہ ہماری ناقص عقل۔ ہے بالاتر ہے ہمارے نزدیک اسلامی جمہوریت کے غیر اسلامی ہونے کے دلائل صد فیصد وہی ہیں جو اسلامی سوٹلزم کے غیر اسلامی ہونے کے ہیں۔ کل کلاں اگر کوئی شاطر اسلامی سماں یا اسلامی یہودیت یا اسلامی عیسیائیت وغیرہ کا لفظ مجاہد کردا لے تو کیا اسے بھی قبول کر لیا جائے گا؟ آخر اسلامی تاریخ میں پہلے سے استعمال کی گئی کتاب و سنت سے ثابت شدہ اصطلاحات نظام خلافت، نظام شورائیت، سے پہلو ہی کرنے کی وجہ کیا ہے؟ کیا ہمارے مسلم انشور اور مفکر ہیں اس نکتہ پر سمجھیگی سے غور کرنا پائیں گے؟

② تصوف کے بارے میں مفصل نوٹ آئندہ صفحات پر ملاحظہ فرمائیں۔

طرح خبیث اور بد ذات ہیں جو ہر آن معاشرے میں اپناز ہر اور بد بلوچھیلاتے رہتے ہیں۔  
مذکورہ بالا نکات کے پیش نظر یہ سمجھنا کچھ مشکل نہیں کہ دنیا میں شر اور فساد فی الارض کی تمام مختلف صورتیں مثلاً قتل و غارت گری، خوزیری، دہشت گردی، نسل کشی، تفافر، لوث کھسٹ، حق تلفی، دھوکہ دہی، ظلم و تم، معاشی احتصال، بد امنی وغیرہ سب کا بنیادی سبب یہی شجرہ خبیثہ یعنی عقیدہ شرک ہے۔

اگر ایک نظر وطن عزیز پر ڈالی جائے تو ہمیں یہ کہنے میں کوئی تائل نہیں کہ ہمارے سیاسی مذہبی، اخلاقی، معاشرتی، سرکاری اور غیر سرکاری تمام معاملات میں بگاڑ کی اصل وجہ یہی شجرہ خبیثہ، عقیدہ شرک، ہے اس لئے ہمارے نزدیک ملک کے اندر اس وقت تک کوئی بھی اصلاحی یا انقلابی جدوجہد بار آور نہیں ہو سکتی جب تک عوام الناس کی اکثریت کے شرکیہ عقائد کی اصلاح نہ ہو جائے۔

کسی مرض کا علاج کرنے سے قبل چونکہ اس کے اسباب و عمل کا کھوچ گانا بہت ضروری ہے تاکہ اصلاح و احوال کے لئے صحیح ست کا ٹھیک ٹھیک تعین کیا جاسکے، لہذا ہم نے آئندہ صفحات (ضمیمه) میں اپنی ناقص رائے کے مطابق ان اہم اسباب و عوامل کا مذکورہ بھی کر دیا ہے جو ہمارے معاشرے میں عقیدہ شرک کے پھیلاؤ کا باعث بن رہے ہیں۔

### اسلامی انقلاب اور عقیدہ توحید:

انقلاب کا لفظ اپنے اندر زبردست جاذبیت اور کرش رکھتا ہے یہی وجہ ہے کہ دنیا میں جہاں کہیں اسلامی انقلاب کا نصرہ لگتا ہے اسلام کے شیدائیوں کی بے تاب نظریں فوراً اس طرف اٹھ جاتی ہیں۔ آج کل وطن عزیز پاکستان میں اسلامی انقلاب، محمدی انقلاب، نظام مصطفیٰ، نماذش ریاست اور نظام خلافت جیسے دعوؤں اور نعروں کے ساتھ مختلف افکار و عقائد رکھنے والی بے شمار جماعتیں، فرقے اور گروہ کام کر رہے ہیں، لہذا کتاب و سنت کی روشنی میں یہ دیکھنا از بس ضروری ہے کہ اسلامی انقلاب ہے کیا اور اس کی ترجیحات کیا ہیں؟ رسول اکرم ﷺ اپنی بعثت مبارک کے بعد تیرہ سال تک مکہ معظمه میں مقیم رہے۔ اس سارے عرصہ میں آپ کی تمام تروعت صرف ایک ہی کلمہ پر مشتمل تھی ((قُولُوا لَا إِلَهَ إِلَّا اللَّهُ تُفْلِحُوا)) ”لَوْلَوْ إِلَّا إِلَهٌ إِلَّا اللَّهُ“ کہوا کہیا بہو جاؤ گے۔ اس کے علاوہ نہ تو نماز، روزے کے مسائل تھے نہ زکاۃ اور حج کے احکام نہ ہی دیگر معاملات زندگی کی تفصیلات نازل ہوئی تھیں۔ بس ایک عقیدہ توحید کی دعوت تھی جسے آپ ﷺ گھر

گھر، گلی گلی، محلے میں پہنچا رہے تھے۔ ایک روز رسول اکرم ﷺ (بیت اللہ شریف کا وہ حصہ جس پر چھت نہیں) میں نماز پڑھ رہے تھے۔ عقبہ بن ابی معیط نے آ کر نبی اکرم ﷺ کی گردون میں کپڑا اڈال لیا اور نہایت سختی کے ساتھ گلا گھوٹنا شروع کیا۔ حضرت ابو بکر بنی العزیز دوڑے دوڑے آئے اور عقبہ کو دھکادے کر ہٹایا اور فرمایا ”أَتَقْتَلُونَ رَجُلًا أَنْ يَقُولَ رَبِّيَ اللَّهُ“ ”کیا تم لوگ محمد (ﷺ) کو اس لئے قتل کرنا چاہتے ہو کہ وہ کہتے ہیں میرارب اللہ ہے۔“ حضرت ابو بکر صدیق بنی العزیز کے الفاظ سے یہ بات بالکل واضح ہے کہ آپ ﷺ کی دعوت کے نتیجے میں پیدا ہونے والے تصادم کا اصل سبب عقیدہ توحید ہی تھا۔

ایک موقع پر قریش مکہ نے رسول اللہ ﷺ کے ساتھ افہام و تفہیم کی غرض سے یہ پیش کش کی کہ ایک سال ہم آپ کے معبود کی پوجا کر لیا کریں گے ایک سال آپ ہمارے معبودوں کی پوجا کر لیا کریں۔ اس پیش کش کے جواب میں اللہ تعالیٰ نے پوری سورہ کافرون نازل فرمائی۔

﴿فُلِّيَا إِلَيْهَا الْكُفَّارُونَ ○ لَا أَعْبُدُ مَا تَعْبُدُونَ ○ وَ لَا أَنْتُمْ خَابِدُونَ مَا أَعْبُدُ ○ وَ لَا أَنَا خَابِدُ مَا أَعْبُدُتُمْ ○ وَ لَا أَنْتُمْ عَابِدُونَ مَا أَعْبُدُ ○ لَكُمْ دِينُكُمْ وَ لِي دِينِ ○﴾ (6:1:109)

”اے نبی! کہو اے کافروں میں ان کی عبادت نہیں کرتا جن کی تم عبادت کرتے ہو اور نہ تم اس کی عبادت کرنے والے ہو جس کی عبادت میں کرتا ہوں اور نہ میں ان کی عبادت کرنے والا ہوں جن کی عبادت تم نے کی ہے، اور نہ تم اس کی عبادت کرنے والے ہو جس کی عبادت میں کرتا ہوں، تمہارے لئے تمہارا دین اور میرے لئے میرا دین۔“ (سورہ کافرون، آیت نمبر 1-6)

کفار مکہ کی پیش کش اور اس کا جواب دونوں اس بات کی کھلی دلیل ہیں کہ فریقین میں نکتہ اختلاف صرف عقیدہ توحید تھا جس پر افہام و تفہیم سے دلوں کا انکار کر دیا گیا۔

ایک دوسرے موقع پر قریش مکہ کا وفد جناب ابو طالب کے پاس آیا اور کہا کہ آپ اپنے بھتیجے (یعنی حضرت محمد ﷺ) سے کہیں کہ وہ ہمیں ہمارے دین پر چھوڑ دے ہم اس کے دین پر چھوڑ دیتے ہیں۔ رسول اکرم ﷺ نے یہ بات سن کر ارشاد فرمایا ”اگر میں تمہارے سامنے ایک ایسی بات پیش کروں جس کے آپ لوگ تقلیل ہو جائیں تو عرب کے بادشاہ بنی جاؤ اور عجم تمہارے زیر گلگیں آجائے پھر آپ حضرات کی کیا رائے ہوگی؟“ ابو جہل نے کہا ”اچھا بتاؤ کیا بات ہے؟“ تمہارے باپ کی قسم! ایسی ایک بات تو کیا

وں باقیں بھی کہو تو ہم ماننے کے لئے تیار ہیں۔ ”آپ ﷺ نے فرمایا ”آپ لوگ لا إِلَهَ إِلَّا اللَّهُ كُبْرَىٰ اور اللہ تعالیٰ کے سو جو پچھے پوچھتے ہوا سے چھوڑ دیں۔“ اس پر مشرکین نے کہا ”اے محمد (ﷺ) تم یہ چاہتے ہو کہ سارے معبدوں کی جگہ بس ایک ہی معبد بناؤ ایں واقعی تمہارا معاملہ بڑا عجیب ہے۔“

غور فرمائیے ! رسول اکرم ﷺ کی سردار ان قریش سے گفتگو میں جو بات باعث نزاع تھی وہ تھی صرف ایک معبد کا اقرار اور باقی تمام معبدوں کا انکار۔ اس کے لئے سردار ان قریش تیار نہ ہوئے اور باہمی مخاصمت اور تصادم کا سلسلہ بدستور جاری رہا۔

کی زندگی میں بلاشبہ نماز، روزہ، حج، زکاۃ، حلال و حرام، حدود، عالمی مسائل اور دینگی احکام نازل نہیں ہوئے تھے لیکن یہ حقیقت اپنی جگہ مسلم ہے کہ مدنی زندگی میں ان احکامات کے نازل ہونے کے بعد بھی فریقین میں مجاز آرائی کا اصل سبب مسائل اور احکام نہیں بلکہ عقیدہ تو توبید ہی تھا۔

تاریخ اسلام کے اوپرین خونی معرکہ ”غزوہ بدر“ میں جب گھسان کی جنگ ہو رہی تھی تو رسول اکرم ﷺ نے اللہ تعالیٰ کے حضور دست بداع پھیلا کر جو دعا مانگی اس کے الفاظ قبل غور ہیں۔ ”اے اللہ! اگر آج یہ گروہ ہلاک ہو گیا تو پھر کبھی تیری عبادت نہ ہوگی۔“ ان الفاظ کا مفہوم بڑا واضح ہے کہ قریش مکہ سے مسلمانوں کا یہ مسلح تصادم صرف اس لئے ہو رہا تھا کہ عبادت اور بندگی صرف ایک اللہ تعالیٰ کی ہوئی چاہئے۔

مشرکین اور مسلمانوں کے درمیان دوسرے بڑے مسلح تصادم ”غزوہ احد“ کے اختتام پر ابوسفیان جبل احد پر شودار ہوا اور بلند آواز سے کہا ”کیا تم میں محمد (ﷺ) ہیں؟“ مسلمانوں کی طرف سے کوئی جواب نہ آیا تو پھر پوچھا ”کیا تمہارے درمیان ابو قافلہ کے بیٹے (حضرت ابو بکر صدیق رضی اللہ عنہ) ہیں؟“ پھر خاوشی رہی تو کہنے لگا ”کیا تم میں عمر (رضی اللہ عنہ) ہیں؟“ رسول اکرم ﷺ نے مصلحت صحابہ کرام رضی اللہ عنہم کو جواب اینے سے منع فرمادیا تھا۔ چنانچہ ابوسفیان نے کہا ”چلو انہیوں سے نجات ملی۔“ اور نفرہ لگایا ”آخری ہبل“ یعنی (ہمارے معبدوں) بدل کا نام بلند ہو۔ نبی اکرم ﷺ کے حکم پر صحابہ کرام رضی اللہ عنہم نے جواب دیا ”اللَّهُ أَعُلَىٰ وَأَجَلٌ“ (یعنی اللہ تعالیٰ ہی بلند اور بزرگ ہے) ابوسفیان نے پھر کہا ”لَنَا عَزْيٰ وَ لَا عَزْيٰ لَكُمْ“ (یعنی ہمارے پاس عزی (بت کا نام) ہے اور تمہارے پاس عزی نہیں ہے۔“ نبی

اکرم ﷺ کے حکم پر صحابہ کرام ﷺ نے پھر جواب دیا "اللَّهُ مُوْلَانَا وَ لَا مُوْلَى لَكُمْ" (یعنی اللہ تعالیٰ ہما، اسر پرست ہے اور تمہارا کوئی سر پرست نہیں)

معمر کے احمد کے اختتام پر فریقین کے درمیان یہ مکالمہ اس بات کی واضح شہادت ہے کہ دعوتِ اسلامی کے آغاز میں تمسخر اور تکذیب کے ذریعہ مخالفت کا اصل سبب بھی عقیدہ توحید تھا۔ اس مخالفت نے آگے چل کر ظلم و ستم کے ہمہ گیر طوفان کی شکل اختیار کی تب بھی اس کا سبب عقیدہ توحید تھا اور اگر فریقین کے درمیان خونیں معروکوں کا میدان گرم ہوا تو اس کا اصل سبب بھی عقیدہ توحید تھا۔

مخالفت، محاذ آرائی اور خوشنیں معروکوں کا طویل سفر طے کرنے کے بعد تاریخ نے ایک نیا موڑ مڑا، رمضان 8 ہجری میں رسول اکرم ﷺ فاتح کی حیثیت سے مکہ معظمہ میں داخل ہوئے گویا اکیس سال کی مسلسل کشمش اور حدو جہد کے بعد آپ ﷺ کو اس انقلاب کا سنگ بنیاد رکھنے کا موقع میرا آ گیا جس کے لئے آپ ﷺ معبوث کئے گئے تھے۔ غور طلب بات یہ ہے کہ حکومت اور اقتدار ملنے کے بعد وہ کون سے اقدامات تھے جن پر آپ ﷺ نے کسی بھی مصلحت اور حکمت کی پرواہ کئے بغیر بلا تامل عمل فرمایا؟ وہ اقدامات درج ذیل تھے۔

اولاً : مسجد الحرام میں داخل ہوتے ہی بیت اللہ شریف کے اروگرو اور چھتوں پر موجود تین سوراٹوں کو اپنے دست مبارک سے گرایا۔

ثانیاً : بیت اللہ شریف کے اندر حضرت ابراہیم علیہ السلام اور حضرت اسماعیل علیہ السلام کی تصاویر یعنی ہوئی تھیں انہیں مٹانے کا حکم دیا ایک لکڑی کی کبوتری اندر رکھی تھی اسے خود اپنے دست مبارک سے لکڑے لکڑے کیا۔

ثالثاً : حضرت بلال ﷺ کو حکم دیا کہ بیت اللہ شریف کی چھت پر چڑھ کر اللہ تعالیٰ کی تکبیر اور توحید کی دعوت (اذان) بلند کرو۔ یاد رہے کہ بیت اللہ شریف کا چھت کے بغیر والاحصہ خطیم، کی دیوار ایک میٹر سے زیادہ بلند ہے۔ مسجد الحرام کے اندر موجود مجعع عام کو سنوانے کے لئے خطیم کی دیوار پر کھڑے ہو کر اذان دینا بھی کافی تھا، لیکن بیت اللہ شریف کی قریبیاً سوار میٹر بلند ببالا پر شکوہ عمارت، (جس پر چڑھنے کے لئے خصوصی انتظام کیا گیا ہوگا)، کی چھت سے صدائے توحید بلند کرنے کا حکم در اصل واضح اور دو ٹوک فیصلہ

قاں مقدے کا، جو فریقین کے درمیان گزشتہ میں اکیس سال سے باعث نہ زد اچلا آ رہا تھا اور اب یہ بات طے کر دی گئی تھی کہ کائنات پر حاکیت اور فرمادروائی کا حق صرف اللہ تعالیٰ ہی کی ہے۔ کبیریٰ اور عظمت صرف اسی کے لئے ہے۔ الاطاعت اور بندگی صرف اسی کی ہوگی۔ پوجا اور پرستش کے لاائق صرف اسی کی ذات ہے، کار ساز اور مشکل کشا صرف وہی ہے، کوئی دیوی، دیوتا، فرشتہ یا جن، نبی، ولی اس کی صفات اختیارات اور حقوق میں ذرہ برابر شراکت نہیں رکھتا۔

**رابعاً :** قیامِ مکہ کے دوران ہی آپ ﷺ نے یہ اعلان کروایا جو شخص اللہ تعالیٰ اور آخرت پر ایمان رکھتا ہو وہ اپنے گھر میں کوئی بت نہ رکھے بلکہ اسے توڑڈا لے۔

**خامساً :** فتحِ مکہ کے بعد پیشتر عرب قبائل پر ڈال چکے تھے۔ جزیرہ العرب کی قیادت آپ ﷺ کے ہاتھ آچکی تھی۔ چنانچہ جہاں آپ ﷺ نے بھیت سربراہ مملکت عبادات، نکاح و طلاق، حلال و حرام، قصاص اور حدود وغیرہ کے قوانین نافذ فرمائے وہاں پورے جزیرہ العرب میں جہاں کہیں مرکز شرک قائم تھے انہیں مسامار کرنے کے لئے محاکمہ کرام ﷺ کی جماعتیں روانہ فرمائیں۔ مثلاً:

① قریشِ مکہ اور بنو کنانہ کے بت عزیزی کے بندہ کو مسامار کرنے کے لئے حضرت خالد بن ولید ﷺ کو تمی افراد کے ساتھ خلائے (جگہ کا نام) کی طرف روانہ کیا۔

② قبیلہ بنو ہذیل کے بت سواع کا معبد مسامار کرنے کے لئے حضرت عمرو بن عاصی ﷺ کو روانہ فرمایا۔

③ قبیلہ اوس، خزرج اور غسان کے بت منات کا بندہ منہدم کرنے کے لئے حضرت سعد بن زید اشہبی ﷺ کو تمی افسوس کوئیں افراد کے ساتھ قدید (جگہ کا نام) کی طرف روانہ فرمایا۔

④ قبیلہ طے کے بت قلس کا بندہ منہدم کرنے کے لئے حضرت علیؓ کو ڈیڑھ سو سواروں کا دستہ دے کر یمن روانہ فرمایا۔

⑤ طائف سے بنو ثقیف قبول اسلام کے لئے حاضر ہوئے تو ان کا بت لات مسامار کرنے کے لئے وفد کے ساتھ ہی حضرت خالد بن ولید ﷺ کی سر کردگی میں ایک دستہ روانہ فرمایا۔

⑥ حضرت علیؓ کو پورے جزیرہ العرب میں یہ مشن دے کر بھیجا کہ جہاں کہیں کوئی تصویر نظر آئے اسے منادا اور جہاں کہیں اونچی قبر نظر آئے اسے برابر کرو۔

مذکورہ بالا اقتداء اس بات کی واضح نشانہ ہی کرتے ہیں کہ کمی دور ہو یاد فی، آپ ﷺ کی مقام پر جد و چہد کار کمزور گھور عقیدہ توحید کی تخفیف اور شرک کا استیصال تھا۔

ایک نظر اسلامی عبادات پر ڈالی جائے تو پتہ یہ چلتا ہے کہ تمام عبادات کی روح دراصل عقیدہ توحید ہی ہے۔ روزانہ پانچ مرتبہ ہر نماز سے قبل اذان بلند کرنے کا حکم ہے جو تکبیر اور تو حید کی تکرار کے خوبصورت کلمات کا انتہائی پڑا شر مجموعہ ہے۔ وضو کے بعد کلمہ توحید پڑھنے پر جنت کی بشارت دی گئی ہے۔ ابتدائے نماز اور دوران نماز میں بار بار کلمہ تکبیر پکارا جاتا ہے۔ سورۃ فاتحہ کو ہر رکعت کے لئے لازم قرار دیا گیا ہے جو کہ توحید کی مکمل دعوت پر مشتمل ہے سورۃ ہے۔ رکوع و سجود میں اللہ تعالیٰ کی عظمت اور بُندی کا بار بار اعادہ اور اقرار کیا جاتا ہے اور عقیدہ توحید کی گواہی دی جاتی ہے، گویا شروع سے لے کر آخر تک ساری نماز عقیدہ توحید کی تعلیم اور تذکرہ پر مشتمل ہے۔

مرکز توحید "بیت اللہ شریف" کے ساتھ مخصوص عبادات حج یا عمرہ پر ایک نظر ڈالنے، احرام باندھنے کے ساتھ ہی عقیدہ توحید کے اقرار اور شرک کی نئی پر مشتمل تبلیغ (لَيَكَ اللَّهُمَّ لَيَكَ، لَيَكَ لَا شَرِيكَ لَكَ لَيَكَ، إِنَّ الْحَمْدَ وَالنِّعْمَةَ لَكَ وَالْمُلْكُ، لَا شَرِيكَ لَكَ) "میں حاضر ہوں، اے اللہ! میں حاضر ہوں، تیرا کوئی شریک نہیں، میں تیری بارگاہ میں حاضر ہوں، بے شک تعریف تیرے ہی لائق ہے، ساری نعمتیں تیری ہی دی ہوئی ہیں اور ملک تیرا ہی ہے تیرا کوئی شریک نہیں۔" پکارنے کا حکم ہے۔ مثیل، مزدلفہ اور عرفات ہر جگہ اللہ تعالیٰ کی توحید، تکبیر، تہليل، تقدیس اور تحمید پر مشتمل کلمات مسلسل پڑھتے رہنے کو ہی حج مبرور کہا گیا ہے۔ گویا یہ ساری کی ساری عبادات مسلمانوں کو عقیدہ توحید میں پختہ ترکرنے کی زبردست تربیت ہے۔

رسول اکرم ﷺ نے اپنے اسوہ حسنے کے ذریعہ امت کو قدم قدم پر جس طرح عقیدہ توحید کے تحفظ کی تعلیم دی، اسے بھی پیش نظر رکھنا مہت ضروری ہے۔ چند مثالیں ملاحظہ ہوں:

ایک آدمی نے دوران گنگو عرض کیا "جو اللہ تعالیٰ چاہے اور جو آپ چاہیں۔" رسول اللہ ﷺ نے فرمایا "کیا تو نے مجھے اللہ تعالیٰ کا شریک بنالیا ہے۔" (منراہم) ایک آدمی نے آپ ﷺ سے بارش کی دعا کروانی چاہی اور ساتھ عرض کیا "ہم اللہ تعالیٰ کو آپ کے ہاں اور آپ کو اللہ تعالیٰ کے ہاں سفارشی بناتے

ہیں۔ آپ ﷺ کے چہرے کا رنگ بد لئے لگا اور فرمایا ”افسوس! تجھے معلوم نہیں اللہ تعالیٰ کی شان کتنی بلند ہے اسے کسی کے حضور سفارش نہیں بنایا جاسکتا۔“ (ابوداؤد) بعض صحابہ کرام عن اللہ تعالیٰ کسی منافق کے شر سے بچنے کے لئے رسول اللہ ﷺ سے استغاثہ کرنے حاضر ہوئے۔ آپ ﷺ نے ارشاد فرمایا ”ویکھو مجھ سے استغاثہ (فریاد) نہیں کیا جاسکتا بلکہ صرف اللہ تعالیٰ کی ذات سے ہی استغاثہ کیا جاسکتا ہے۔“ (طبرانی) 10 ہ میں رسول اکرم ﷺ کے صاحزادے حضرت ابراہیم بن الحدو کا انتقال ہوا تو اسی روز سورج گر، ہن لگ گیا۔ بعض لوگوں نے اسے حضرت ابراہیم بن الحدو کی وفات کی طرف منسوب کیا۔ آپ ﷺ کو معلوم ہوا تو آپ ﷺ نے ارشاد فرمایا ”لوگو! سورج اور چاند اللہ تعالیٰ کی نشانیوں میں سے دو نشانیاں ہیں انہیں کسی کی موت اور زندگی کی وجہ سے گر، ہن نہیں لگتا، لہذا جب گر ہن لگے تو اللہ تعالیٰ سے دعا کرو اور نماز پڑھو، یہاں تک کہ گر ہن ختم ہو جائے۔“ (صحیح مسلم) یہ بات ارشاد فرماتا ہے آپ ﷺ نے اس مشرکانہ عقیدے کی جذبات دی کہ نظم کائنات پر کوئی نبی، ولی، یا بزرگ اثر انداز ہو سکتا ہے یا امور کائنات چلانے میں اللہ تعالیٰ کے سوا کسی دوسرے کا بھی عمل دخل ہو سکتا ہے۔

ایک موقع پر رسول اکرم ﷺ نے صحابہ کرام عن اللہ تعالیٰ کو یہ نصیحت فرمائی ”میری تعریف میں اس طرح مبالغہ نہ کرو جس طرح عیسائیوں نے حضرت علیؑ ﷺ کے بارے میں کیا۔ بے شک میں ایک بندہ ہوں، لہذا مجھے اللہ تعالیٰ کا بندہ اور اس کا رسول ہی کہو۔“ (بخاری و مسلم) ایک حدیث میں ارشاد مبارک ہے ”فضل تین ذکر لا إِلَهَ إِلَّا اللَّهُ ہے (ترمذی) افضل تین ذکر میں مُحَمَّد رَسُولُ اللَّهِ کے الفاظ شامل نہ کر کے گویا امت کو یہ تعلیم دی ہے کہ اللہ تعالیٰ کی وحدانیت، کبیریٰ اور عظمت میں کوئی دوسرا تو کیا، نبی بھی شریک نہیں ہو سکتا۔

آخر میں ایک نظر رسول اکرم ﷺ کی حیات طیبہ کے ایام مرض الموت پر بھی ڈال لیجئے، ایام علاالت میں آپ ﷺ نے مسلمانوں کو جو پند و نصائح فرمائے ان کی اہمیت مختصر و ضاحت نہیں۔ وفات الدنس سے پانچ دن قبل بخاری سے کچھ افاقہ محسوس ہوا تو مسجد تشریف لائے۔ سر مبارک پر پٹی بندھی ہوئی تھی، منبر پر جلوہ افروز ہو کر خطبہ ارشاد فرمایا، اللہ تعالیٰ کی حمد و ثناء کے بعد فرمایا ”یہود و نصاریٰ پر اللہ کی لعنت ہو کہ انہوں نے اپنے انبیاء کی قبروں کو مساجد بنالیا۔“ (صحیح بخاری) ایام علاالت میں ہی اپنی امت کو جو دوسری وصیت ارشاد

فرمائی وہ یہ تھی کہ ”تم لوگ میری قبر کو بت نہ بناتا کہ اس کی پوجا کی جائے۔“ (موطا امام مالک) وفات اقدس کے آخری روز عالم نزد میں آپ ﷺ کے سامنے پیارے میں پانی رکھا تھا۔ آپ ﷺ دونوں ہاتھ پانی میں ڈال کر چہرہ پر ملٹھے اور فرماتے لا إِلَهَ إِلَّا اللَّهُ أَنَّ الْمَوْتَ سَكْرَاتٌ ”اللہ تعالیٰ کے سوا کوئی الہ نہیں اور موت کے لئے سختیاں ہیں۔ (صحیح بخاری) یہی الفاظ دہراتے دہراتے حیات طیبہ کے آخری کلمات اللہُمَّ اغْفِرْ لِي وَارْحَمْنِي وَالْحَقْنِي بِالرَّفِيقِ ”اے اللہ! مجھے بخش دے مجھ پر حم فرما اور مجھے رفیق اعلیٰ کے ساتھ ملا دے۔“ تم مرتباً اور فرمائے اعلیٰ کے حضور پہنچ گئے۔ ① گویا آپ کی زندگی کے آخری الفاظ بھی کلمہ توحید پر مشتمل تھے۔

سیرت طیبہ کے یہ تمام سلسلہ وار اہم واقعات اسلامی انقلاب کی غرض و غایت کا ٹھیک ٹھیک تعین کر دیتے ہیں اور وہ یہ کہ آپ ﷺ کا برباد کیا ہوا انقلاب بنیادی طور پر عقیدے کے انقلاب تھا جس کے نتیجے میں انسانی زندگی کے باقی تمام گوشوں میعادشترت، نہب، سیاست، اخلاق و کردار میں از خود انقلاب آتا چلا گیا۔ پس صحیح اسلامی انقلاب صرف وہی ہو گا جس کی بنیاناعلص عقیدہ توحید پر ہو گی جس انقلاب کی بنیاد عقیدہ توحید پر نہیں ہو گی وہ اصلاحی، معاشری، صفتی، جمہوری یا سیاسی ہر طرح کا انقلاب ہو سکتا ہے، اسلامی انقلاب ہرگز نہیں ہو سکتا۔

\*○\*○\*

قارئین کرام! شرک سے متعلق بعض دیگر اہم مضامین بھی دیباچے میں شامل تھے، لیکن طوالت کی وجہ سے الگ ضمیمه کی شکل میں شامل اشاعت کئے جا رہے ہیں، ان مضامین کے موضوعات درج ذیل ہیں:

- ① شرک کے بارے میں بعض اہم مباحث۔
- ② مشرکین کے ولائل اور ان کا تجزیہ۔
- ③ اسباب شرک۔

ضمیمه میں بعض مقامات پر اولیاء کرام سے منسوب بعض کرامات تحریر کی گئی ہیں ان کے بارے میں ہم یہ وضاحت کرنا ضروری سمجھتے ہیں کہ نہ کورہ کرامات چونکہ اولیاء کرام کی سیرت پر کوئی کتب میں موجود ہیں لہذا ہم نے ان کا حسب موقع حوالہ دے دیا ہے تاہم ان کی صحت یا عدم صحت کی تمام تر زمودواری ان کتب کے

① سیرت نبوی ﷺ کے نہ کورہ بالا تمام واقعات کی تفصیل اور حوالہ جات کے لئے ملاحظہ، الرجیح المختوم، ازمولا نامی الرحمن مبارکبوری۔

مصنفوں پر ہے جنہوں نے یہ کرامات اپنی کتب میں لکھی ہیں۔ مذکورہ کرامات چونکہ خلاف منت ہیں اس لئے ہمارا حسن ظن یہی ہے کہ یہ کرامات اولیاء کرام سے غلط منسوب کی گئی ہیں۔ واللہ عالم بالصواب!

موضوع کی اہمیت کے پیش نظر کتاب میں توحید سے متعلق تین ابواب (توحید ذات، توحید عبادت اور توحید صفات) میں اس بات کا اہتمام کیا گیا ہے کہ ہر مسئلہ کے تحت حدیث سے قبل قرآن مجید کی آیت دے دی گئی ہے۔ امید ہے کہ ان شاء اللہ اس طرح مسائل کو سمجھنے اور ذہن نشین کرنے میں قارئین کرام زیادہ سہولت محسوس کریں گے۔

اس بارہم نے یہ اہتمام بھی کیا ہے کہ صحیحین (بخاری اور مسلم) کی احادیث کے علاوہ باقی احادیث کے درجہ (صحیح یا حسن) کا ذکر بھی کیا جائے۔ امید ہے کہ اس سے کتاب کی افادیت میں مزید اضافہ ہوگا۔ ان شاء اللہ! بعض احادیث کے آگے صحیح یا حسن کا درجہ نہیں لکھا گیا، یہ وہ احادیث ہیں، جو صحت کے اعتبار سے قابل قبول ہیں لیکن حسن کے درجہ کو نہیں پہنچتیں۔

صحبت حدیث کے معاملہ میں شیخ محمد ناصر الدین البانی حفظہ اللہ کی تحقیق سے استفادہ کیا گیا ہے تاہم اگر کہیں کوتاہی ہوگی ہو تو اس کی نشاندہی پر ہم ممنون احسان ہوں گے۔

کتاب کی نظر ٹانی محترم والد حافظ محمد ادیس رحمۃ اللہ اور محترم حافظ صلاح الدین یوسف صاحب نے فرمائی۔ اللہ دونوں حضرات کی سعی جیلیکو شرف قبولیت عطا فرما کر دیا اور آخرت میں اجر عظیم سے نوازے۔ آمین!

کتاب التوحید کی تکمیل پر ہم اپنے رب کے حضور جدہ شرکر جلال تے ہیں کہ اس کے فضل و کرم کے بغیر کوئی نیک کام سرانجام نہیں پاتا، اس کی توفیق اور عنایت کے بغیر کوئی نیک خواہش پوری نہیں ہوتی، اس کے سہارے اور مدد کے بغیر کوئی نیک ارادہ پایہ تکمیل تک نہیں پہنچتا، پس اے نیک ارادوں اور خواہشوں کو پورا کرنے والے، اپنے رخ انور کے جلال و جمال کے واسطے سے، اپنی عظمت و کبریائی کے صدقے سے اور اپنی لامحہ و صفات کے وسیلے سے ہماری یہ حقیر جد و جہد اپنی بارگاہ صمدی میں قبول فرماء۔

اے اللہ العالمین! ہم تیرے نہایت عاجز حقیر گنہگار اور سیہ کار بندے ہیں۔ تیر ادمیں عقوبو کرم زمین و آسمان کی وسعتوں سے بھی وسیع تر ہے، تو اس کتاب کو شرف قبولیت عطا فرما اور اسے ہمارے والدین، اہل دعیال اور خود ہمارے لئے رہتی دنیا تک بہترین صدقہ جاریہ بناء، ہمارے گناہوں کی مغفرت اور بخشش کا

ذریعہ بنا، ہمیں زندگی اور موت کے فتنوں سے بچا، اپنے غصب اور غصہ سے پناہ دے، بُری تقدیر اور بُری موت سے محفوظ رکھ، دل میں با میں اور آگے پیچھے سے ہماری حفاظت فرماء، دنیا و آخرت میں ذلت و رسالت سے پناہ دے، مرتب وقت کلمہ توحید نصیب قبر میں منکر نکیر کے سوال و جواب میں ثابت قدم رکھ، عذاب قبر سے بچا، حشر و شر کی ہولناکیوں سے پناہ دے، رسول رحمت ﷺ کی شفاعت کبریٰ نصیب فرماء، جہنم کی آگ سے محفوظ رکھ، اور جنت میں رسول اکرم ﷺ کی رفاقت عطا فرماء۔ آمین!

محمد اقبال کیلانی عفی اللہ عنہ

جامعہ ملک سعود، الریاض،

المملکة العربية السعودية

## ختمیہ

## شرک کے بارے میں چند اہم مباحث

عقیدہ توحید کی وضاحت کرتے ہوئے ہم یہ لکھ آئے ہیں کہ اللہ تعالیٰ کی ذات کے ساتھ کسی کو شریک کرنا شرک فی الذات، اللہ تعالیٰ کی عبادت میں کسی کو شریک کرنا شرک فی العبادت اور اللہ تعالیٰ کی صفات میں کسی کو شریک کرنا شرک فی الصفات کہلاتا ہے۔ شرک کے موضوع پر مزید گفتگو کرنے سے قبل درج ذیل مباحث کو پیش نظر رکھنا بہت ضروری ہے۔

### ① مشرکین اللہ تعالیٰ کو جانتے اور مانتے تھے:

ہر زمانے میں مشرک اللہ تعالیٰ کو جانتے اور مانتے ہیں حتیٰ کہ اسی کو معبدوں اعلیٰ اور رب اکبر (GREAT GOD) تسلیم کرتے ہیں اور جو کچھ اس کائنات میں ہے ان سب کا خالق، مالک اور رازق اسے تھی سمجھتے ہیں کائنات کا مدبر اور منتظم ہمیں اسی کو مانتے ہیں۔ جیسا کہ سورہ یوس کی درج ذیل آیت سے معلوم ہوتا ہے:

﴿فَلُّ مَنْ يَرْزُقُكُمْ مِنَ السَّمَاءِ وَالْأَرْضِ أَمْنُ يَمْلِكُ السَّمْعَ وَالْأَبْصَارَ وَمَنْ يُخْرِجُ الْحَيَّ مِنَ الْمَيِّتِ وَيُخْرِجُ الْمَيِّتَ مِنَ الْحَيَّ وَمَنْ يُدَبِّرُ الْأَمْرَ فَسَيَقُولُونَ اللَّهُ أَعْلَم﴾ (31:10)

”ان سے پوچھو کون تم کو آسان اور زمین سے رزق دیتا ہے یہ ساماعت اور بینائی کی قوتوں کے اختیار میں ہیں؟ کون بے جان میں سے جاندار کو اور جاندار میں سے بے جان کو نکالتا ہے کون اس نظام عالم کی تدبیر کر رہا ہے؟ وہ ضرور کہیں گے اللہ!“ (سورہ یوس، آیت نمبر 31)

اور سورہ عنكبوت کی آیت میں ارشاد باری تعالیٰ ہے:

﴿فَإِذَا رَكِبُوا فِي الْفُلُكِ دَعَوْا اللَّهَ مُخْلِصِينَ لَهُ الدِّينَ فَلَمَّا نَجَّهُمْ إِلَى الْبَرِّ إِذَا هُمْ

يُشْرِكُونَ ﴿٢٩﴾ (65:29)

”جب یہ لوگ کشتی پر سوار ہوتے ہیں تو اپنے دین کو اللہ تعالیٰ کے لئے خالص کر کے اس سے دعا مانگتے ہیں پھر جب وہ انہیں بچا کر خشکی پر لے آتا ہے تو یہاں یہ شرک کرنے لگتے ہیں۔“ (سورہ عنكبوت، آیت

نمبر 65)

اس آیت سے یہ بھی معلوم ہوتا ہے کہ مشرک نہ صرف اللہ تعالیٰ کو کائنات کا مالک اور مدبر تسلیم کرتے تھے بلکہ مشکل کشاوی اور حاجت روائی کے لئے اسی بارگاہ کو آخری اور بڑی بارگاہ سمجھتے تھے۔

## ② مشرکین اپنے معبودوں کے اختیارات عطا کی سمجھتے تھے:

مشرک جنہیں اپنا مشکل کشا اور حاجت روائی سمجھتے تھے، ان کے اختیارات کو ذاتی نہیں بلکہ اللہ تعالیٰ کی طرف سے عطا کردہ سمجھتے تھے۔ دورانِ حج مشرکین جو تلبیہ پڑھتے تھے اس سے مشرکین کے اس عقیدہ پر روشنی پڑتی ہے جس کے الفاظ یہ تھے۔

((لَيْكَ لَا شَرِيكَ لَكَ لَيْكَ إِلَّا شَرِيكًا هُوَ لَكَ تَمْلِكُهُ وَ مَا مَلَكَ))

”اے اللہ! میں حاضر ہوں تیرا کوئی شریک نہیں مگر ایک تیرا شریک ہے جس کا تو ہی مالک ہے اور وہ کسی چیز کا مالک نہیں۔“

تلبیہ کے ان الفاظ سے درج ذیل تین باتیں بالکل واضح ہیں:

اولاً : مشرک اللہ تعالیٰ کو رب اکبر یا خداوند (GOD GREAT) مانتے تھے۔

ثانیاً: مشرک اپنے ٹھہرائے ہوئے شرکاء (خداوں اور معبودوں) کا مالک اور خالق بھی رب اکبر کو ہی سمجھتے تھے۔

ثالثاً: مشرک یہ عقیدہ رکھتے تھے کہ ان کے ٹھہرائے ہوئے شرکاء ذاتی حیثیت میں کسی چیز کے مالک و مختار نہیں بلکہ ان کے اختیارات اللہ تعالیٰ کی طرف سے عطا کردہ ہیں جن سے وہ اپنے پیروکاروں کی مشکل کشاوی اور حاجت روائی کرتے ہیں۔

یاد رہے کہ مشرکین کے تلبیہ سے ظاہر ہونے والے اس عقیدہ کو رسول اکرم ﷺ نے شرک قرار دیا ہے۔

❶ اس مضمون کی چند دوسری آیات یہ ہیں: (87:9:43), (38:39), (25:31), (63,61:29)

### ③ قرآن مجید کی اصطلاح **مِنْ دُونَ اللَّهِ** سے کیا مراد ہے؟

مشرکین میں پائے جانے والے مختلف عقائد میں سے ایک عقیدہ یہ بھی ہے کہ کائنات کی ہر چیز میں خدا موجود ہے یا کائنات کی مختلف اشیاء دراصل خدا کی قوت اور طاقت کے مختلف روپ اور مظاہر ہیں۔ اس عقیدہ کو سب سے زیادہ پذیر ای مشرکین کے قدیم ترین مذہب ”ہندو مت“ میں حاصل ہوئی جن کے ہاں سورج، چاند، ستارے، آگ، پانی، ہوا، ساپ، بندر، ایش، پھر، پودے اور درخت گویا ہر چیز خدا ہی کا روپ ہے جو پوجا اور پرستش کے قابل ہے۔ اس عقیدہ کے تحت مشرکین اپنے ہاتھوں سے پھروں کے خیالی خوبصورت مجسمے اور بترا شتے ہیں پھر ان کی پوجا اور پرستش کرتے ہیں اور انہیں کو اپنا مشکل کشا اور حاجت روا مانتے ہیں بعض مشرک پھروں کو ترا شتے اور کوئی شکل دیئے بغیر قدرتی شکل میں اسے نہلا دھلا کر پھول وغیرہ پہننا کر اس کے آگے بجھہ ریز ہو جاتے ہیں اور اس سے دعا کیں فریادیں کرنے لگتے ہیں۔ اس قسم کے تمام تراشیدہ یا غیر تراشیدہ بت، مجسمے، سورتیاں اور پھروں غیرہ قرآن مجید کی اصطلاح میں ”مِنْ دُونَ اللَّهِ“ کہلاتے ہیں۔

مشرکین میں بت پرستی کی وجہ ایک دوسرا عقیدہ بھی تھا جس کا تذکرہ امام ابن کثیر رحمہ اللہ نے سورہ نوح کی آیت نمبر 23 کی تفسیر میں کیا ہے<sup>①</sup> اور وہ یہ کہ حضرت آدم علیہ السلام کی اولاد میں سے ایک صالح اور ولی اللہ مسلمان فوت ہوا تو اس کے عقیدت مندرجے اور پیٹنے لگے۔ صدمہ سے مٹھاں اس کی قبر پر آ کر بیٹھ گئے۔ ابليس ان کے پاس انسانی شکل میں آیا اور کہا کہ اس بزرگ کے نام کی یادگار کیوں قائم نہیں کر لیتے تاکہ ہر وقت تمہارے سامنے رہے اور تم اسے بھولنے نہ پاؤ۔ اس نیک اور صالح بندے کے عقیدت مندوں نے یہ تجویز پسند کی تو ابليس نے خود ہی اس بزرگ کی تصویر بنا کر انہیں مہیا کر دی، جسے دیکھ کر وہ لوگ اپنے بزرگ کی یاد تازہ کرتے اور اس کی عبادت اور زہد کے قصے آپس میں بیان کرتے رہتے۔ اس کے بعد دوبارہ ابليس ان کے پاس آیا اور کہا کہ آپ سب حضرات کو تکلیف کر کے یہاں آنا پڑتا ہے، کیا میں تم سب

<sup>①</sup> مِنْ دُونَ اللَّهِ کا مطلب ہے کہ اللہ تعالیٰ کے سواد مرے، جن کی پوجا اور پرستش کی جاتی ہے۔ وہ ”دوسرا“ کون کون ہیں؟ ان سطور میں اس کی وضاحت کی گئی ہے۔

<sup>②</sup> وَقَالُوا لَا تَنْدِرُنَا إِلَهُكُمْ وَلَا تَنْدِرُنَا وَلَا يَنْفُوذُ وَلَا يَغْوِي وَلَا يُنْسَرُ<sup>۲۰</sup> (23:71) ”اور انہوں نے کہا ہر گز نہ چھوڑو اپنے معبدوں اور سواع کو اور نہ یغوث، یغوق و نسرا (23:71)“ اور انہوں نے کہا ہر گز نہ چھوڑو اپنے

کو الگ الگ تصویریں نہ بنا دوں تاکہ تم لوگ اپنے اپنے گھروں میں انہیں رکھ لو؟ عقیدت مندوں نے اس تجویز کو پسند کیا اور ابليس نے انہیں اس بزرگ کی تصویریں یا بت الگ الگ مہیا کر دیئے جو انہوں نے اپنے پاس محفوظ رکھ لئے، لیکن ان کی دوسری نسل نے آہستہ آہستہ ان تصویروں اور بتوں کی پوجا اور پرستش شروع کر دی۔ اس بزرگ کا نام ”ود“ تھا اور یہی پہلا بات تھا جس کی دنیا میں اللہ تعالیٰ کے سوا پوجا اور پرستش کی گئی ”ود“ کے علاوہ قومِ نوح دیگر جن بتوں کی پوجا کرتی تھی ان کے نامِ سواع، یغوث، یعوق اور نرس تھے۔ یہ سب کے سب اپنی قوم کے صالح اور نیک لوگ تھے۔ (بخاری)

اس واقعہ سے یہ معلوم ہوا کہ جہاں بعض مشرک پچھروں کے خیالی بنت اور مجسمے بنانے کرنے اپنا معمود بنایا تھے وہاں بعض مشرک اپنی قوم کے بزرگوں اور ولیوں کے مجسمے اور بت بنانے کرنے بھی اپنا معمود بنایا تھے۔ آج بھی بت پرست اقوام جہاں فرضی بت تراش کر ان کی پوجا اور پرستش کرتی ہیں وہاں اپنی قوم کی عظیم اور مصلح شخصیتوں کے بت اور مجسمے تراش کر ان کی پوجا اور پرستش بھی کرتی ہیں۔ ہندو لوگ ”رام“، اس کی ماں ”کوشتیا“، اس کی بیوی ”سیتا“ اور اس کے بھائی ”لکشم“ کے بت تراشتے ہیں۔ ”شیو جی“ کے ساتھ اس کی بیوی ”پاروتی“ اور اس کے بیٹے ”لارڈ گنیش“ کے بت اور مجسمے بناتے ہیں۔ ”کرشنا“ کے ساتھ اس کی ماں ”یشودھا“ اور اس کی بیوی ”رادھا“ کے بت اور مورتیاں بنائی جاتی ہیں۔<sup>۱</sup> اسی طرح بدھ مت کے پیر و کار ”گوتم بدھ“ کا مجسمہ اور مورت بناتے ہیں جیسی موت کے پیر و کار سوامی مہا ویر کا بت تراشتے اور اس کی پوجا پاٹ کرتے ہیں۔ ان کے نام کی نذر و نیاز دیتے ہیں ان سے اپنی حاجتیں اور مرادیں طلب کرتے ہیں۔ یہ سارے نام تاریخ کے فرضی نہیں بلکہ حقیقتی کروار ہیں جن کے بت تراشے جاتے ہیں ایسے تمام بزرگ اور ان کے بت بھی قرآن مجید کی اصطلاح میں ”من دون اللہ“ میں شامل ہیں۔

بعض مشرک لوگ اپنے ولیوں اور بزرگوں کے بت یا مجسمے تراشنے کی بجائے ان کی قبروں اور

<sup>۱</sup> یہاں اس بات کا ذکر ہے جوچی سے خالی نہیں ہو گا کہ ہندوؤں میں دو مشہور فرقے ہیں ساتھ دھرم اور آریہ سماج۔ ساتھ دھرم کی نہیں کتب میں چاروید، پچھا ستر، انھارہ پران اور انھارہ سمرتی شامل ہیں۔ ان کتب میں 33 کروڑ یوں تاروں کا ذکر ملتا ہے جب کہ آریہ سماج فرقہ اپنی بت پرستی کے باوجود موجود ہونے کا دعویٰ رکھتا ہے اور چارویدوں کے علاوہ باقی کتب کو اس لئے نہیں تعلیم کرتا کہ ان میں شرک کی تعلیم دی گئی ہے۔

آریہ سماج فرقہ کے ایک بخش راجہ رام موہن رائے (1774ء-1833ء) نے ”تحفۃ المودین“ ایک کتاب بھی تصنیف کی ہے جس میں بت پرستی کی نہیں اور توحید کی تعریف کی گئی ہے۔ (ہندو دھرم کی جدید شخصیتوں، از محمد فاروق خان ایم اے)

مزاروں کے ساتھ بتوں جیسا معاملہ کرتے تھے، مشرکین مکمل قوم نوح کے بتوں، وو، سواع، یغوث، یعوق اور نسر کے علاوہ دوسرے جن بتوں کی پوجا اور پرستش کرتے تھے ان میں لات، منات، عزی اور ہبل زیادہ مشہور تھے۔ ان میں لات کے بارے میں امام ابن کثیر رحمہ اللہ نے قرآن مجید کی آیت ﴿أَفَرَأَيْتُمُ الْأَلَّاثُ وَالْغَرْزِيٰ﴾ ”بکھی تم نے لات اور عزی می کی حقیقت پر بھی غور کیا ہے؟“ کی تفسیر کے تحت لکھا ہے کہ لات ایک نیک شخص تھا جو موسم حج میں حاجیوں کو ستون گھول کر پلایا کرتا تھا، اس کے انتقال کے بعد لوگوں نے اس کی قبر پر مجاورت شروع کر دی اور رفتہ رفتہ اس کی عبادت کرنے لگے۔ پس وہ بزرگ اور اولیاء کرام جن کی قبروں کے ساتھ بتوں جیسا معاملہ کیا جائے، ان پر مجاورت کی جائے، ان کے نام کی نذر و نیاز دی جائے، ان سے حاجتیں اور مرادیں طلب کی جائیں، وہ بھی ”من دون اللہ“ میں اسی طرح شامل ہیں جس طرح وہ بت ”من دون اللہ“ میں شامل ہیں جن کی پوجا اور پرستش کی جاتی ہے۔

حاصل بحث یہ ہے کہ کتاب و سنت کی رو سے من دون اللہ سے مراد مندرجہ ذیل تین چیزیں ہیں:

① وہ تمام جاندار یا غیر جاندار اشیاء جنہیں خدا کا مظہر یا روض سمجھ کر ان کے سامنے مراسم عبودیت بجالائے جائیں۔

② تاریخ کی وہ عظیم شخصیتیں، جن کے تراشیدہ بتوں، بجسموں اور مورتیوں کے سامنے مراسم عبودیت بجالائے جائیں۔

③ اولیاء کرام اور ان کی قبریں، جہاں مختلف مراسم عبودیت بجالائے جائیں۔

#### ④ مشرکین عرب کے مراسم عبودیت کیا تھے؟

مشرکین عرب بنددوں اور خانقاہوں میں اپنے بزرگوں اور اولیاء کرام کے بتوں کے سامنے جو مراسم عبودیت بجالاتے تھے ان میں درج ذیل رسوم شامل تھیں، بنددوں میں مجاور بن کے بیٹھنا، بتوں سے پناہ طلب کرنا، انہیں زور زور سے پکارنا، حاجت روائی اور مشکل کشائی کے لئے ان سے فریادیں اور اتحادیں کرنا، اللہ تعالیٰ کے یہاں انہیں اپنا سفارشی سمجھ کر مرادیں طلب کرنا، ان کا حج اور طواف کرنا، ان کے سامنے بجز و نیاز سے پیش آنا، انہیں بحمدہ کرنا، ان کے نام کے نذر آنے اور قربانیاں دینا، جانوروں کو بھی بنددوں پر لے جا کر ذبح کرنا، کبھی کسی بھی جگہ ذبح کر لینا، <sup>۱</sup> یہ تمام رسومات، تب بھی شرک تھیں اور اب بھی شرک ہیں۔

## ⑤ کلمہ گوبھی مشرک ہو سکتا ہے:

شرک کرنے والوں میں سے کچھ لوگ تو ایسے ہیں جو رسالت اور آخرت پر ایمان نہیں رکھتے مثلاً رسول اکرم ﷺ کے زمانے میں قریش مکہ یا ہمارے زمانے میں ہندومت کے پیروکار، انہیں کافر مشرک کہا جاسکتا ہے۔ لیکن بعض لوگ ایسے بھی ہیں جو اللہ تعالیٰ، رسالت اور آخرت پر ایمان رکھنے کے باوجود شرک کرتے ہیں۔ یہ ایک ایسی حقیقت ہے جس کی گواہی خود قرآن مجید نے دی ہے:

﴿الَّذِينَ آمَنُوا وَلَمْ يَلْبِسُوا إِيمَانَهُمْ بِظَلَمٍ أُولَئِكَ لَهُمُ الْأَمْنُ وَهُمْ مُهْتَدُونَ﴾ (82:6)

”(قیامت کے روز) امن انہی کے لئے ہے اور راہ راست پر وہی ہیں جو ایمان لائے اور اپنے ایمان کو ظلم (شرک) کے ساتھ آلوہ نہیں کیا۔“ (سورہ النعام، آیت نمبر 82)

دوسری جگہ ارشاد باری تعالیٰ ہے:

﴿وَمَا يَنْهُمْ أَكْثَرُهُمْ بِاللَّهِ إِلَّا وَهُمْ مُشْرِكُونَ﴾ (106:12)

”لوگوں میں اکثر ایسے ہیں جو اللہ تعالیٰ پر ایمان لانے کے باوجود شرک ہیں۔“ (سورہ یوسف، آیت نمبر 106)

دونوں آیتوں سے یہ بات واضح ہے کہ بعض لوگ کلمہ پڑھنے، رسالت اور آخرت پر ایمان لانے کے باوجود شرک میں بنتا ہوتے ہیں، ایسے لوگوں کو کلمہ گوبھی مشرک کہا جاسکتا ہے۔

## ⑥ اقسام شرک:

شرک کی دو قسمیں ہیں:

① شرک اکبر      ② شرک اصغر

اللہ تعالیٰ کی ذات، عبادت اور صفات میں کسی دوسرے کو شریک کرنا ”شرک اکبر“ کہلاتا ہے۔ شرک اکبر کا مرتبہ دارہ اسلام سے خارج ہو جاتا ہے اور اس کی سزا ہیشہ ہیشہ کے لئے جہنم ہے، جیسا کہ سورہ توبہ کی درج ذیل آیت میں ہے:

﴿وَمَا كَانَ لِلْمُشْرِكِينَ أَنْ يَعْمَرُوا مَسَاجِدَ اللَّهِ شَاهِدِينَ عَلَى أَنفُسِهِمْ بِالْكُفْرِ﴾

أُولِئِكَ حَبْطَتْ أَعْمَالُهُمْ وَ فِي الدَّارِ هُمْ خَلِيلُوْنَ ﴿٩﴾ (17:9)

”بشرکین کا یہ کام نہیں کہ وہ اللہ تعالیٰ کی مسجدوں کو آباد کریں، اس حال میں کہ وہ اپنے اوپر خود کفر کی شہادت دے رہے ہیں، ان کے تو سارے اعمال ضائع ہو گئے اور انہیں جہنم میں ہمیشہ رہنا ہے۔“ (سورہ توبہ، آیت نمبر 17)

شرک اکبر کے علاوہ بعض ایسے دیگر امور، جن کے لئے احادیث میں شرک کا لفظ استعمال ہوا ہے۔ مثلاً ریا، یا غیر اللہ کی قسم کھانا وغیرہ، یہ شرک اصغر کہلاتے ہیں۔ شرک اصغر کا مرتبہ دارہ اسلام سے خارج تو نہیں ہوتا البتہ گناہ کی بزرگی کا مرتبہ کام مرتبہ ہوتا ہے۔ بزرگی کی سزا جہنم ہے جب تک اللہ تعالیٰ چاہے۔ شرک اصغر سے توبہ نہ کرنا، شرک اکبر کا باعث بن سکتا ہے۔

یاد رہے کہ شرک خفی سے مراد ہلاک شرک نہیں بلکہ مخفی شرک ہے جو کسی انسان کے اندر چھپی ہوئی کیفیت کا نام ہے، یہ شرک اکبر بھی ہوتا ہے جیسا کہ منافق کا شرک، اور شرک اصغر بھی ہو سکتا ہے جیسے کہ ریا کا رکارک شرک ہے۔

## بشرکین کے دلائل اور ان کا تجزیہ

قرآن مجید کی روز سے بشرکین، شرک کے حق میں تین قسم کے دلائل رکھتے ہیں۔ ذیل میں ہم تینوں دلائل کا الگ الگ تجزیہ پیش کر رہے ہیں۔

### پہلی دلیل اور اس کا تجزیہ:

اس سے پہلے یہ بات لکھی جا چکی ہے کہ بشرکین اللہ تعالیٰ کو اپنارب اکبر، معبود اعلیٰ اور خداۓ خداوند (GREAT GOD) تسلیم کرتے ہیں۔ اسے اپنا خالق، رازق اور مالک سمجھتے ہیں۔ جان پر بن آئے تو خالصتاً اسی کو پکارتے بھی ہیں لیکن ساتھ ساتھ یہ عقیدہ بھی رکھتے ہیں کہ اولیاء کرام چونکہ اللہ تعالیٰ کے ہاں بلند مرتبہ ہوتے ہیں، اللہ کے محبوب اور پیارے ہوتے ہیں، اللہ تعالیٰ نے اپنے اختیارات میں سے کچھ اختیارات انہیں بھی دے رکھے ہیں۔ اس لئے ان سے بھی مراد یہ مانگی جا سکتی ہیں۔ ان سے بھی

حاجت اور مد و طلب کی جاسکتی ہے، وہ بھی تقدیر بنا اور سفارت کئے ہیں۔ دعا اور فریاد سن سکتے ہیں۔

اللہ تعالیٰ نے قرآن مجید میں مشرکین کے اس عقیدہ کا تذکرہ ان الفاظ میں کیا ہے:

﴿وَاتَّحَدُوا مِنْ دُونِ اللَّهِ إِلَهٌ لَّعَلَّهُمْ يُنَصَّرُونَ﴾ (74:36)

”مشرکوں نے اللہ تعالیٰ کے سواد و سرے الہ اس لئے بنا رکھے ہیں تاکہ وہ ان کی مدد کریں۔“ (سورہ

لیں، آیت نمبر 74)

یہی وہ عقیدہ ہے جس کے تحت مشرکین عرب بتوں کی شکل میں اپنے بزرگوں اور اولیاء کرام کو پکارتے اور ان سے مرادیں طلب کرتے تھے، اسی عقیدے کے تحت ہندو، بدھ، اور جنی مسیحیوں، موسیوں اور بتوں کی شکل میں اپنے اپنے بزرگوں اور ولیوں سے حاجتیں اور مرادیں طلب کرتے ہیں، اسی عقیدے کے تحت بعض مسلمان فوت شدہ اولیاء کرام اور بزرگوں کو پکارتے ہیں اور ان سے حاجتیں طلب کرتے ہیں۔<sup>1</sup> سید علی بن حجیری اپنی مشہور کتاب ”کشف الحجب“ میں فرماتے ہیں ”اللہ تعالیٰ کے اولیاء ملک کے مدرس بر ہیں اور عالم (دنیا) کے نگران ہیں۔ اللہ تعالیٰ نے خاص طور پر ان کو عالم کا والی (حاکم) گردانا ہے اور عالم (دنیا) کا حل و عقد (انتظام) ان کے ساتھ وابستہ کر دیا ہے اور احکام عالم کو ان ہی کی ہمت کے ساتھ جوڑ دیا ہے۔“<sup>2</sup>

حضرت نظام الدین اولیاء اپنی معروف کتاب ”فوانید الفوائد“ میں فرماتے ہیں ”شیخ نظام الدین ابوالموید بارہ فرمایا کرتے“ میری وفات کے بعد جس کو کوئی مہم درپیش ہو تو اس سے کہو تین دن میری زیارت کو آئے، اگر تین دن گزر جانے کے بعد بھی وہ کام پورانہ ہو تو چار دن آئے اور اب بھی کام نہ لکھ تو میری قبر کی اینٹ سے

1 یہاں یہ بات قائل ذکر ہے کہ عالم اسباب کے تحت کسی زندہ انسان سے مدد طلب کرنا شرک نہیں، البتہ عالم اسbab سے بالآخر اللہ تعالیٰ کے سوا کسی دوسرا کو پکارنا شرک ہے۔ مثلاً مندر میں ڈوبنے ہوئے جہاز پر پیٹھے ہوئے لوگوں کا کسی تریب ترین بندرا گاہ پر موجود لوگوں کو دائریں کے ذریعے صورت حال میں مطلع کر کے مدد طلب کرنا شرک نہیں کیونکہ ڈوبنے والوں کا دائرہ لیں کے ذریعے زندہ انسانوں کو اطلاع دینا، بندرا گاہ پر موجود لوگوں کا یہی کا پڑھ وغیرہ مکار دیجیا جائے حاویش پر پہنچتا اور پیچانے کی کوشش کرنا، یہ سارے کام سلسلہ اسbab کے تحت ہیں، البتہ اگر ڈوبنے والے ”بگرواب بلا افتادگی“ مدد کیا جائیں الدین چشمی، (یعنی میری کشی طوفانوں میں پھنسی ہے اے محیں الدین چشمی تو میری مدد کی) کی دہائی دیے لگیں تو شرک ہوگا کیونکہ اسی فریاد کرنے والے کا عقیدہ ہو گا کہ ادا خواہ محیں الدین چشمی مرنے کے باوجود یہیکوں یا ہزاروں میل دوسرے سنت کی طاقت رکھتے ہیں یعنی وہ اللہ تعالیٰ کی طرح ”سچ“ ہیں۔ ٹائی فریاد اور پاکارنے کے بعد خوبی محیں الدین چشمی فریاد کرنے والے کی مدد کرنے اور اس کی مشکل حل کرنے کی پوری قدرت رکھتے ہیں، یعنی وہ اللہ تعالیٰ کی طرح قادر بھی ہیں، ان دونوں صورتوں میں جو فرق ہے وہ اسافی سمجھا جاسکتا ہے۔

2 تصوف کی تین اہم کتابیں، از سید احمد عروج قادری، صفحہ 33، مطبوعہ ہندوستان بیبل کیشنز، دہلی۔

اینٹ بجاوے۔<sup>۱</sup> جناب احمد رضا خان بریلوی فرماتے ہیں ”اولیاء کرام مردے کو زندہ کر سکتے ہیں، ماوراء اندھے اور کوڑھی کوشفادے سکتے ہیں اور ساری زمین کو ایک قدم میں طے کر سکتے ہیں۔“<sup>۲</sup> نیز فرماتے ہیں ”اولیاء کرام اپنی قبروں میں حیات ابدی کے ساتھ زندہ ہیں ان کے علم و اوراک سمع و بصر پہلے کی نسبت زیادہ قوی ہیں۔“<sup>۳</sup>

فارسی کے ایک شاعر نے اسی عقیدے کا اظہار درج ذیل شعر میں یوں کیا ہے ع  
اولیا را ہست قدرت ازالہ تیر جتہ باز کرداند زراہ

ترجمہ : ”اولیاء کرام کو اللہ تعالیٰ کی طرف سے ایسی قدرت حاصل ہوتی ہے کہ وہ مکان سے لکھ ہوئے تیر کو واپس لاسکتے ہیں۔

کسی پنجابی شاعر نے اس عقیدہ کی ترجیحی ان الفاظ میں کی ہے :

ہتھوں دے قلم ربانی لکھے جو من بھاوے رب ولی نوں طاقت بخشی لکھے لیکھ مناوے

ترجمہ : ”اللہ تعالیٰ کا قلم ولی کے ہاتھ میں ہے جو چاہے لکھے اللہ تعالیٰ نے ولی کو یہ طاقت بخشی ہے کہ جو چاہے لکھے جو چاہے مناوے۔

بزرگان دین اور اولیاء کرام کے بارے میں اسی قسم کے مبالغہ آمیز عقائد اور تصویرات کا یہ نتیجہ ہے کہ لوگ اولیاء کرام کے ناموں کی وہائی دیتے اور ان سے مدد اور صراحت مانگتے ہیں۔ خود ”امام اہل سنت“ حضرت احمد رضا خان بریلوی، شیخ عبدالقادر جیلانی کے بارے میں فرماتے ہیں ”اے عبد القادر! اے فضل کرنے والے، بغیر مانگے سخاوت کرنے والے، اے انعام و اکرام کے ماں، تو بلند و عظیم ہے، ہم پر احسان فرماسائل کی پکار کو سن لے۔ اے عبد القادر! اہماری آرزوں کو پورا کر۔“<sup>۴</sup> جناب احمد رضا خان کے بارے میں ان کے ایک عقیدت مندرجہ ذیل کا اظہار عقیدت ملاحظہ ہوئے

چار جانب مشکلین ہیں ایک میں، اے مرے مشکل کشا احمد رضا

① تصوف کی تین اہم کتابیں، از سید احمد عروج قادری، صفحہ 33، مطبوعہ ہندوستان پبلیکیشنز، دہلی۔

② بریلویت، از علام احسان الہی ظہیر مرخوم، صفحہ 134/135

③ بریلویت، صفحہ 141

④ بریلویت، صفحہ 130/131

لاج رکھ میرے پچلے ہاتھ کی اے مرے حاجت روا احمد رضا

شیخ عبدالقدار جیلانی کے بارے میں بھی کسی شاعر نے ایسا ہی اظہار خیال کیا ہے ع

امداد کن امداد کن از رغ و غم آزاد کن در دین و دنیا شاد کن یا شیخ عبدالقدار

ترجمہ: ”اے شیخ عبدالقدار! میری مدد سمجھئے، میری مدد سمجھئے، اور مجھے ہر رغ و غم سے آزاد کر دیجئے، نیز دین و دنیا کے تمام معاملات میں مجھے خوش سمجھئے۔

حضرت علیؑ کے بارے میں عربی کے ایک شاعر نے اپنے عقیدے کا یوں اظہار کیا ہے:

نَادِ عَلِيًّا مَظَاهِرُ الْعَجَائِبِ تَجَدُّدُ عَوْنَأَ فِي النَّوَابِ

كُلُّ هُمٌ وَّغَمٌ سَيِّنْ جَلِيلٌ بُولَانِيَكَ يَا عَلِيُّ يَا عَلِيُّ

ترجمہ: ”عجائب طاہر کرنے والے علیؑ کو پکارو ہر مصیبت میں اسے اپنا مددگار پاؤ گے، اے علیؑ!

تیری ولایت کے صدقے عنقریب سارے غم دور ہو جائیں گے۔

ان افکار و عقائد کو سامنے رکھتے ہوئے یا محمد، یا علیؑ یا حسین، یا غوث الاعظم جیسے نداءٰیہ کلمات کی

حقیقت آسانی سے سمجھی جاسکتی ہے اور یہ اندازہ لگانا مشکل نہیں کہ ان کلمات کے پس منظر میں کون ساعقیدہ

کار فرمائے؟

اویاء کرام اور بزرگان دین کے بارے میں پائے جانے والے ان تصورات اور عقائد کا اب ہمیں

کتاب و سنت کی روشنی میں جائزہ لینا ہے کہ کیا واقعی اویاء کرام ایسی تقدرت اور اختیارات رکھتے ہیں جیسا

کہ ان کے پیروکار صحیح ہیں؟

پہلے قرآن مجید کی چند آیات ملاحظہ ہوں:

① ﴿ وَالَّذِينَ تَذَكَّرُوْنَ مِنْ ذُوْنِهِ مَا يَمْلِكُوْنَ مِنْ قِطْمَمِير٥﴾ (13:35)

”اللہ تعالیٰ کو چھوڑ کر جنہیں تم پکارتے ہو وہ ایک پکاہ کے بھی مالک نہیں ہیں۔“ (سورہ فاطر، آیت

نمبر 13)

② ﴿ قُلِ اذْعُوا الَّذِينَ زَعَمْتُمْ مِنْ ذُوْنِ اللَّهِ لَا يَمْلِكُوْنَ مِثْقَالَ ذَرَّةٍ فِي السَّمَاوَاتِ وَلَا فِي

الْأَرْضِ وَمَا لَهُمْ فِيهَا مِنْ شَرِيكٍ وَمَا لَهُ مِنْهُمْ مِنْ ظَهِيرٍ ﴿22:34﴾

”کہو پکار دیکھو انہیں، جنہیں تم اللہ تعالیٰ کے سوا اپنا معمود سمجھ بیٹھے ہو وہ نہ آسمان میں ذرہ برابر کسی چیز کے مالک ہیں نہ میں میں، وہ آسمان و زمین کی ملکیت میں بھی شریک نہیں نہیں ان میں سے کوئی اللہ تعالیٰ کا مددگار ہے۔“ (سورہ سباء، آیت نمبر 22)

③ ﴿مَا لَهُمْ مِنْ دُوَّنَةٍ مِنْ وَلَيٰ وَلَا يُشَرِّكُ فِي حُكْمِهِ أَحَدٌ﴾ (26:18)

”مخلوقات کا اللہ کے سوا کوئی خبر گیر نہیں اور وہ اپنی حکومت میں کسی کو شریک نہیں کرتا۔“ (سورہ کہف،

آیت نمبر 26)

ان آیات میں اللہ تعالیٰ نے واضح طور پر یہ بات ارشاد فرمائی ہے کہ میں اپنی حکومت، اپنے معاملات اور اختیارات میں کسی دوسرا کو شریک نہیں کرتا اور میرے علاوہ جنہیں لوگ پکارتے ہیں یا جن سے مراد ہیں اور حاجتیں طلب کرتے ہیں وہ ذرہ برابر کا اختیار نہیں رکھتے نہیں ان میں سے کوئی میرا مددگار ہے۔

اس دنیا میں انبیاء کرام اور رسول، اللہ تعالیٰ کے پیغام بر اور غماستہ ہونے کی حیثیت سے اللہ تعالیٰ سے سب سے زیادہ مقرب، سب سے زیادہ محبوب اور سب سے زیادہ پیارے ہوتے ہیں۔ قرآن مجید میں اللہ تعالیٰ نے بہت سے انبیاء کرام کے واقعات بیان فرمائے ہیں کہ وہ کس طرح اپنی اپنی قوم کے پاس دعوت توحید لے کر آئے اور قوم نے ان کے ساتھ کیا سلوک روک رکھا۔ کسی کو قوم نے جلاوطن کر دیا، کسی کو قتل کر دیا، کسی کو مارا اور پینا لیکن وہ خود اپنی قوم کا کچھ بھی نہ بگاڑ سکے۔ حضرت ہود علیہ السلام نے قوم کو توحید کی دعوت دی، قوم نہ مانی بلکہ النایہ کہا ﴿فَإِنَّا بِمَا تَعِدُنَا إِنْ كُنْتَ مِنَ الصَّدِيقِينَ﴾ ”اچھا تو لے آ وہ عذاب جس کی تو ہمیں دھمکی دیتا ہے اگر اپنی بات میں سچا ہے۔“ (سورہ اعراف، آیت نمبر 70) اس پر اللہ تعالیٰ کا پیغمبر صرف اتنا ہی کہ کر خاموش ہو گیا ﴿فَإِنْتَظِرُوا إِنَّمَا مَعَكُمْ مِنَ الْمُنْتَظَرِينَ﴾ ”تم بھی (عذاب کا) انتظار کرو میں بھی تمہارے ساتھ انتظار کرتا ہوں۔“ (یعنی عذاب لانا میرے بس میں نہیں۔) (سورہ اعراف، آیت نمبر 71) ایسا ہی معاملہ دوسرے انبیاء کرام علیہم السلام کے ساتھ بھی پیش آتا رہا۔ ہم

❷ اس مخصوص کی چند دوسری آیات یہ ہیں: (17:6)، (57/56:17)، (43:21)، (62:27)، (76:5)، (3:25)،

(11:13)، (20/21:16)، (20/21:72)

یہاں اللہ تعالیٰ کے ایک جلیل القدر پیغمبر حضرت لوط علیہ السلام کا واقعہ تفصیل سے بیان کرنا چاہتے ہیں جن کی قوم اعلام کے مرض میں بدلنا چھی، فرشتے عذاب لے کر خوبصورت لوگوں کی شکل میں آئے تو حضرت لوط علیہ السلام اپنی بد کردار قوم کے بارے میں سوچ کر گھبرا اٹھے، کہنے لگے 『هذا یوم غصیب ۰』 یہ دن تو بڑی مصیبت کا ہے۔“ (سورہ ہود، آیت نمبر 77) اور اپنی قوم سے یہ درخواست کی:

﴿فَاتَّقُوا اللَّهَ وَ لَا تُخْزُونِ فِي ضَيْفِي إِلَيْسَ مِنْكُمْ رَجُلٌ رَّشِيدٌ ۝﴾

”اللہ تعالیٰ سے ڈر اور میرے مہمانوں کے معاملے میں مجھے ذلیل نہ کرو کیا تم میں کوئی بھلا آدمی نہیں۔“ (سورہ ہود، آیت نمبر 78)

قوم پر آپ کی اس منت سماجت کا کوئی اثر نہ ہوا تو عاجز اور بجور ہو کر یہاں تک کہہ ڈالا کہ 『ھٹولاءَ بَسَاتِنِ إِنْ كُنْتُمْ فَعَلِينَ ۝』 ”اگر تمہیں کچھ کرنا ہی ہے تو یہ میری بیٹیاں (نکاح کے لئے موجود ہیں۔“ (سورہ حجر، آیت نمبر 71) بدخت قوم اس پر بھی راضی نہ ہوئی تو پیغمبر کی زبان پر بڑی حضرت کے ساتھ یہ الفاظ آگئے 『لَوْأَنَ لِي بِكُمْ فُؤَّةٌ أَوْ أَوِي إِلَى رُكْنٍ شَدِيدٍ ۝』 ”اے کاش! میرے پاس اتنی طاقت ہوتی کہ تمہیں سیدھا کر دیتا یا کوئی مضبوط سہارا ہوتا جس کی پناہ لیتا۔“ (سورہ ہود، آیت نمبر 80)

حضرت لوط علیہ السلام کے اس واقعہ کو سامنہ رکھئے اور پھر غور فرمائیے کہ پیغمبر کی بات کے ایک ایک لفظ سے بے بی، بے کسی اور بجوری کس طرح بیک رہی ہے، سوچنے کی بات یہ ہے کہ کیا خدا ای اختیارات کا مالک کوئی شخص مہمانوں کے سامنے اپنے دشمن سے منت سماجت کرنا گوارا کرتا ہے اور پھر یہ کہ کوئی صاحب اختیار اور صاحب قدرت شخص اپنی بیٹیوں کو یوں بد کردار اور بد معاش لوگوں کے نکاح میں دینا پسند کرتا ہے؟ ایک نظر سید الانبیاء، سرور عالم ﷺ کی حیات طیبہ پر بھی ڈال کر دیکھئے۔ مسجد المحرام میں نماز پڑھتے ہوئے مشرکین نے سجدہ کی حالت میں آپ ﷺ کی پیٹھ پر اونٹ کی او جھڑی رکھ دی۔ حضرت قاطرہ بن سیوطی نے آ کر اپنے بابا کو اس مشکل سے نجات دلائی۔ ایک مشرک عقبہ بن ابی معیط نے آپ ﷺ کے گلے میں چادر ڈال کر تخت سے گاگھونا۔ حضرت ابو بکر صدیق بن عوف دوڑ کر آئے اور آپ ﷺ کی جان بچائی۔ طائف میں مشرکین نے پتھر مار کر اس قدر رزمی کر دیا کہ آپ ﷺ کے نعلین مبارک خون سے تربہ تر ہو گئے اور آپ ﷺ نے بالآخر شہر سے باہر ایک باغ میں پناہ لی۔ طائف سے واپسی پر مکہ معظمه میں

داخل ہونے کے لئے آپ ﷺ کو ایک مشرک مطعم بن عدی کی پناہ حاصل کرنا پڑی۔ مشرکین مکے کے ظلم و ستم سے بچنے کی تاریکی میں آپ ﷺ کو اپنا گھر بار چھوڑنا پڑا۔ جنگ احمد میں ایک مشرک نے آپ ﷺ نیچے گرنے اور ایک نچلا دانت ٹوٹ گیا۔ اسی جنگ میں ایک دوسرے مشرک نے آپ ﷺ کے چہرہ مبارک پر اس زور سے تکوار ماری کہ خود کی دو کڑیاں چہرے کے اندر ڈھنس گئیں جنہیں بعد میں صحابہ کرام رضی اللہ عنہم نے نکالا۔ حضرت عائشہؓ نے اپنے پر بد کاری کا بہتان لگایا گیا۔ آپ چالیس دن تک شدید پریشانی میں ہتھا رہے حتیٰ کہ بذریعہ وحی حضرت عائشہؓ کی برأت نازل کی گئی۔ آپ ﷺ پندرہ سو مسلمانوں کے ساتھ مدینہ سے عمرہ ادا کرنے کے لئے لکھاں مشرکین مکے نے آپ ﷺ کو راستے میں روک لیا اور آپ ﷺ عمرہ ادا نہ کر سکے بعض مشرکوں نے آپ ﷺ کو دو مرتبہ دھوکہ دے کر تبلیغِ اسلام کے بہانے جمل القدر صحابہ کرام رضی اللہ عنہم (جن کی جمیع تعداد ستر سے اسی تک بنتی ہے) کو لے جا کر شہید کر دیا، جس سے آپ ﷺ کو شدید صدمہ پہنچا۔

سیرت طیبہ کے ان تمام واقعات کو سامنے رکھا جائے تو ہمارے سامنے ایک ایسے انسان کی تصور یہ سامنے آتی ہے جو پتختیر ہونے کے باوجود قانون الہی اور مشیت ایزدی کے سامنے بے بس اور لا چار نظر آتا ہے، مولا نما الطاف حسین حالی رحمہ اللہ نے کتاب و سنت کے اس موقف کی بڑی بڑی تحریک ترجمانی درج ذیل اشعار میں کی ہے:

جہاں دار مغلوب و مقبور ہیں وال  
نبی اور صدیق مجبور ہیں وال  
نه پرسش ہے رہبان و احبار کی وال  
نه پروا ہے ابرار و احرار کی وال

اب ایک طرف بزرگوں اور اولیاء کرام کے عقائد اور ان سے منسوب واقعات سامنے رکھئے اور دوسری طرف قرآنی تعلیمات اور قرآن مجید میں بیان کئے گئے انبیاء کرام ﷺ کے واقعات کو سامنے رکھئے دونوں کے تقابل سے جو نتیجہ نکلتا ہے وہ یہ کہ یا تو کتاب و سنت کی تعلیمات اور انبیاء کرام ﷺ کے واقعات محض قصے اور کہانیاں ہیں جن کا حقیقت سے دور کا بھی واسطہ نہیں یا پھر بزرگوں اور اولیاء کرام کے

عقائد اور ان سے منسوب واقعات سراسر جھوٹ اور من گھرت ہیں۔ ان دونوں صورتوں میں سے جس کا جو بھی چاہیے، راستہ اختیار کر لے، اہل ایمان کے لئے تو صرف ایک ہی راست ہے:

﴿رَبَّنَا أَنْذَلْتِ بِمَا أَنْزَلْتَ وَالْأَنْجُونَ الرَّسُولَ فَأَكْتُبْنَا مَعَ الشَّهِيدِينَ﴾ (۵۰)

”اے ہمارے پروردگار! جو فرمان تو نے نازل کیا ہے، ہم نے اسے مان لیا اور رسول کی پیروی کی ہمارا نام گواہی دینے والوں میں لکھ لے۔“ (سورہ آل عمران، آیت نمبر 53)

### دوسری ولیل اور اس کا تجزیہ:

بعض لوگ یہ عقیدہ رکھتے ہیں کہ بزرگان دین اور اولیاء کرام اللہ کے ہاں بلند مرتبہ رکھتے ہیں، اللہ تعالیٰ کے محبوب اور پیارے ہوتے ہیں اس لئے اللہ تعالیٰ کی بارگاہ بلند و برتر تک رسائی حاصل کرنے کے لئے اولیاء کرام اور بزرگوں کا وسیلہ یا واسطہ کپڑا نا بہت ضروری ہے، کہا جاتا ہے کہ جس طرح دنیا میں کسی افسر اعلیٰ تک درخواست پہنچانے کے لئے مختلف سفارشوں کی ضرورت پڑتی ہے اسی طرح اللہ تعالیٰ کی جناب میں اپنی حاجت پیش کرنے کے لئے وسیلہ کپڑا نا ضروری ہے اگر کوئی شخص بلا وسیلہ اپنی حاجت پیش کرے تو وہ اسی طرح ناکام و ناصراحت ہو کر رہے گا جس طرح افسر اعلیٰ کو بلا سفارش کی گئی درخواست بے نیل و مرام رہتی ہے۔ قرآن مجید میں اللہ تعالیٰ نے اس عقیدہ کا ذکر درج ذیل الفاظ میں کیا ہے:

﴿وَالَّذِينَ اتَّخَذُوا مِنْ ذُوِّيهِ اُولِيَاءَ مَا نَعْبُدُهُمْ إِلَّا لِيُقْرَبُونَا إِلَيَّ اللَّهُ زُلْفَى﴾ (۳:۳۹)

”وہ لوگ جنہوں نے اللہ تعالیٰ کے سوا دوسروں کو اپنا سر پرست بنار کھا ہے (وہ اپنے اس فعل کی توجیہ یہ کرتے ہیں کہ) ہم تو ان کی عبادت صرف اس لئے کرتے ہیں تا کہ وہ اللہ تعالیٰ تک ہماری رسائی کر دیں۔“ (سورہ زمر، آیت نمبر 3)

شیخ عبد القادر جیلانی سے منسوب درج ذیل اقتباس اسی عقیدے کی ترجیحی کرتا ہے:

”جب بھی اللہ تعالیٰ سے کوئی چیز مانگو میرے وسیلے سے مانگوتا کہ مراد پوری ہو اور فرمایا کہ جو کسی مصیبت میں میرے وسیلے سے مدد چاہے، اس کی مصیبت دور ہو، اور جو کسی بختی میں میرا نام لے کر پکارے اسے کشادگی حاصل ہو، جو میرے وسیلے سے اپنی مرادیں پیش کرے تو پوری ہوں۔“ ① چنانچہ شیخ کے عقیدت مندان الفاظ سے دعا مانگتے ہیں ﴿إِنَّهُ يَعْرِمُهُ غَوْثَ النَّقَلَيْنِ إِلَضِ حَاجَتِي﴾ ”یعنی اے

اللہ! دونوں جہاں کے فریادرس، عبد القادر جیلانی، کے صدقے میری حاجت پوری فرماء۔“ جناب احمد رضا خان بریلوی فرماتے ہیں ”اویاء سے مد مانگنا انہیں پکارنا ان کے ساتھ تو سل کرنا امر مشروع اور شیء مرغوب ہے جس کا انکارت کرے گا مگر بہت دھرم یادشمن الصاف۔“ ①

و سیلہ پکڑنے کے سلسلہ میں حضرت جنید بغدادی کا درج ذیل واقعہ بھی قابل ذکر ہے کہ ایک مرتبہ حضرت جنید بغدادی یا اللہ یا اللہ کہہ کر دریا عبور کر گئے لیکن مرید سے کہا کہ یا جنید یا جنید کہہ کا چلا آ، پھر شیطان لعین نے اس (مرید) کے دل میں وسوسہ ڈالا کیوں نہ میں بھی یا اللہ کہوں جیسا کہ پیر صاحب کہتے ہیں یا اللہ کہنے کی درحقیقی کہ ڈو بنے لگا پھر جنید کو پکارا، جنید نے کہا ”وہی کہہ یا جنید یا جنید“ جب پار لگا تو پوچھا ”حضرت! یہ کیا بات ہے؟“ فرمایا ”اے نادان! ابھی تو جنید تک تو پہنچا انہیں اللہ تعالیٰ تک رسائی کی ہوں ہے۔“ ② اللہ تعالیٰ کی بارگاہ تک رسائی حاصل کرنے کے لئے بزرگان دین اور اویاء کرام کا وسیلہ اور واسطہ پکڑنے کا عقیدہ صحیح ہے یا غلط، یہ دیکھنے کے لئے ہم کتاب و سنت کی طرف رجوع کریں گے تاکہ معلوم کریں کہ شریعت کی عدالت اس بارے میں کیا فصل کرتی ہے، پہلے قرآن مجید کی چند آیات ملاحظہ ہوں:

﴿ وَقَالَ رَبُّكُمْ أَذْعُونِي أَسْتَجِبْ لَكُمْ ۝ (60:40) ③ ﴾

”تمہارا رب کہتا ہے، مجھے پکارو میں تمہاری دعا میں قبول کروں گا۔“ (سورہ مومن، آیت نمبر 60)

﴿ وَإِذَا سَأَلَكَ عِبَادٍ عَنِّي فَلَيْسَ قَرِيبٌ أَجِيبُ دُغْوَةَ الدَّاعِ إِذَا دُعِنَ ۝ (186:2) ④ ﴾

”اے بنی اسریل! میرے بندے اگر تم سے میرے متعلق پوچھیں تو انہیں بتاؤ کہ میں ان سے قریب ہی ہوں، پکارنے والا جب مجھے پکارتا ہے تو میں اس کی پکار کا جواب دیتا ہوں۔“ (سورہ بقرہ، آیت نمبر 186)

﴿ إِنَّ رَبَّنِي قَرِيبٌ مُّجِيبٌ ۝ (61:11) ⑤ ﴾

”میرا رب قریب بھی ہے اور جواب بھی دینے والا بھی۔“ (سورہ ہود، آیت نمبر 61)

مذکورہ بالا آیتوں سے درج ذیل باتیں معلوم ہوئی ہیں:

اولاً : اللہ تعالیٰ بلا استثناء اپنے تمام بندوں، نیکوکار ہوں یا گنہگار، پر ہیز گار ہوں یا خطکار، عالم ہوں یا جاہل، مرشد ہوں یا مرید، امیر ہوں یا غریب، مرد ہو یا عورت، سب کو یہ حکم دے رہا ہے کہ تم مجھے براہ راست پکارو، مجھتی سے اپنی حاجتیں اور مرادیں طلب کرو مجھتی سے دعا نہیں اور فریادیں کرو۔

﴿ شریعت و طریقت ، صفحہ 328 ۳ ﴾

﴿ بریلت ، صفحہ 110 ۱ ﴾

ثانیاً : اللہ تعالیٰ اپنے تمام بندوں کے بالکل قریب ہے (اپنے علم اور قدرت کے ساتھ) لہذا ہر شخص خود اللہ تعالیٰ کے حضور اپنی درخواستیں اور حاجتیں پیش کر سکتا ہے۔ اس سے اپنا غم اور دھڑکہ ایمان کر سکتا ہے، چاہے تورات کی تاریکیوں میں، چاہے تو دن کے اجالوں میں، چاہے تو بند کروں کی تھابیوں میں، چاہے تو جمع عام میں، چاہے تو حضر میں، چاہے تو سفر میں، چاہے تو جنگلوں میں، چاہے تو صحراؤں میں، چاہے تو سمندروں میں، چاہے تو فضاوں میں، جب چاہے جہاں چاہے، اسے پکار سکتا ہے، اس سے بات چیت کر سکتا ہے کہ وہ شخص کی رُگ گروں سے بھی زیادہ قریب ہے۔

ثالثاً : اللہ تعالیٰ اپنے بندوں کی دعاویں اور فریادوں کا جواب کسی وسیلہ یا واسطہ کے بغیر خود دیتا ہے، غور فرمائیے! جو حاکم وقت رعایا کی درخواستیں خود وصول کرنے کے لئے چوپیں گھٹنے اپنا دبار عالم کھلا رکھتا ہوا اور ان پر فیصلہ بھی خود ہی صادر کرتا ہو تو اس کے حضور درخواستیں پیش کرنے کے لئے ویلے اور واسطے تلاش کرنا سارے جہالت نہیں تو اور کیا ہے؟

رسول اکرم ﷺ سے احادیث میں جتنی بھی دعا میں مردی ہیں ان میں سے کوئی ایک ضعیف سے ضعیف حدیث بھی ایسی نہیں ملتی جس میں آپ ﷺ نے اللہ سے کوئی حاجت طلب کرتے ہوئے یاد عما مانگتے ہوئے انبیاء کرام، حضرت ابراہیم ﷺ، حضرت اسماعیل ﷺ، حضرت موسیٰ علیہ السلام یا حضرت عیسیٰ علیہ السلام کو وسیلہ یا واسطہ بنایا ہو۔ اسی طرح آپ ﷺ کی وفات کے بعد صحابہ کرام ﷺ سے بھی کوئی ایسی روایت یا واقعہ ثابت نہیں جس میں صحابہ کرام ﷺ نے دعاء مانگتے ہوئے سید الانبیاء، سرور عالم ﷺ کو وسیلہ یا واسطہ بنایا ہو۔ اگر وسیلہ یا واسطہ پکڑنا جائز ہوتا، صحابہ کرام ﷺ کے لئے رسول اکرم ﷺ سے بڑھ کر افضل اور اعلیٰ وسیلہ کوئی نہیں ہو سکتا جس کام کو رسول اللہ ﷺ اور صحابہ کرام ﷺ نے اختیار نہیں فرمایا آج اسے اختیار کرنے کا جواز کیسے پیدا کیا جا سکتا ہے؟

اللہ تعالیٰ کے حضور رسائی حاصل کرنے کے لئے وسیلہ اور واسطہ تلاش کرنے کی جو دنیاوی مثالیں دی جاتی ہیں، آئیے لمحہ بھر کے لئے ان پر بھی غور کر لیں اور یہ دیکھیں کہ ان میں کہاں تک صداقت ہے؟ دنیا میں کسی بھی افسر بالاتک رسائی حاصل کرنے کے لئے وسیلہ اور واسطہ کی ضرورت درج ذیل وجوہات کی بنابر ہو سکتی ہے:

۱ افسران بالا کے دروازوں پر ہمیشہ دربان بیٹھتے ہیں جو تمام درخواست گزاروں کو اندر نہیں جانے دیتے اگر کوئی افسر بالا کا مقرب اور عزیز ساتھی ہو تو یہ رکاوٹ فوراً دور ہو جاتی ہے، لہذا سیلہ اور واسطہ مطلوب ہوتا ہے۔

۲ متعلقہ افسر اگر سائل کے ذاتی حالات اور معاملات سے آگاہ نہ ہو تب بھی ویسے اور واسطے کی ضرورت پڑتی ہے تاکہ متعلقہ افسر کو مطلوبہ معلومات فراہم کی جاسکیں جن پر وہ اعتقاد کر سکے۔

۳ اگر افسر بالا بے رحم، بے انصاف، اور ظالم طبیعت کا مالک ہو تب بھی ویسے اور واسطے کی ضرورت محسوس کی جاتی ہے، کہیں خود سائل ہی بے انصافی اور ظلم کا شکار نہ ہو جائے۔

۴ اگر افسر بالا سے ناجائز مراعات اور مفادات کا حصول مطلوب ہو (مثلاً رشوت دے کر یا کسی قریبی رشتہ دار، والدین، یہوی، یا اولاد وغیرہ کا باذُولہ کر مرا حاصل کرنا ہو) تب بھی ویسے اور واسطے کی ضرورت محسوس کی جاتی ہے۔

یہ ہیں وہ مختلف صورتیں جن میں دنیاوی واسطے اور سیلوں کی ضرورت محسوس کی جاتی ہے ان تمام نکات کو ذہن میں رکھئے اور پھر سوچئے کیا واقعی اللہ تعالیٰ کے ہاں دربان مقرر ہیں کہ اگر کوئی عام آدمی درخواست پیش کرنا چاہئے تو اسے مشکل پیش آئے اور اگر اس کے مقرب اور محبوب آئیں تو ان کے لئے اذن عام ہو؟ کیا واقعی اللہ تعالیٰ بھی دنیاوی افسروں کی طرح اپنی مخلوق کے حالات اور معاملات سے لامع ہے جنہیں جانے کے لئے اسے ویسے یا واسطے کی ضرورت ہو؟ کیا اللہ تعالیٰ کے بارے میں ہمارا عقیدہ یہی ہے کہ وہ ظلم اور بے انصافی اور بے رحمی کا مرتكب ہو سکتا ہے؟ کیا اللہ تعالیٰ کے بارے میں ہمارا ایمان یہی ہے کہ دنیاوی عدالتوں کی طرح اس کے دربار میں بھی رشوت یا واسطے اور ویسے کے دباو سے ناجائز مراعات اور مفادات کا حصول ممکن ہے؟ اگر ان سارے سوالوں کا جواب ”ہاں“ میں ہے تو پھر قرآن مجید اور حدیث شریف میں اللہ سبحانہ و تعالیٰ کے بارے میں بتائی گئی ساری صفات مثلاً حسن، رحم، کرم، روف، ودود، سمع، بصیر، علیم، قادر، خبیر، مقطع وغیرہ کا مطلقًا انکار کر دیجئے اور پھر یہ بھی تسلیم کر لیجئے کہ جو ظلم و ستم، اندھیر نگری اور جنگل کا قانون اس دنیا میں رائج ہے (معاذ اللہ) اللہ تعالیٰ کے ہاں بھی وہی قانون رائج ہے اور اگر ان سوالوں کا جواب ”نہیں“ میں ہے (اور واقعی نہیں میں ہے) تو پھر سوچئے کی بات یہ ہے کہ مذکورہ بالا اسباب کے

علاوه آخروہ کون سا سبب ہے جس کے لئے ویلے اور واسطے کی ضرورت ہے؟

ہم اس مسئلے کو ایک مثال سے واضح کرنا چاہیں گے۔ غور فرمائیے! اگر کوئی حاجت مند پچاس یا سو میل دور پر گھر بیٹھے کسی افرنجا زکوپنی پر یہاںی اور مصیبت سے آگاہ کرنا چاہے تو کیا ایسا کر سکتا ہے؟ ہرگز نہیں۔ سائل اور مسئول دونوں ہی واسطے اور ویلے کے مقام ہیں۔ فرض کیجئے سائل کی درخواست کسی طرح افرنجا زک کپنچا دی گئی۔ کیا اب وہ افسوس پات کی قدرت رکھتا ہے کہ سائل کے بیان کردہ حالات کی اپنے ذاتی علم کی بناء پر تقدیق یا تردید کر سکے؟ ہرگز نہیں، انسان کا علم اس قدر محدود ہے کہ وہ کسی کے صحیح حالات جاننے کے لئے قابل اعتماد اور لشکہ گواہوں کا محتاج ہے۔ فرض کیجئے افسوس بالا اپنی انہتائی ذہانت اور فراست کے سبب خود ہی حقائق کی تک پہنچ جاتا ہے تو کیا وہ اس بات پر قادر ہے کہ اپنے دفتر میں بیٹھے بٹھائے پچاس یا سو میل دور بیٹھے ہوئے سائل کی مشکل آسان کر دے؟ ہرگز نہیں بلکہ ایسا کرنے کے لئے بھی اسے ویلے اور واسطے کی ضرورت ہے۔ گویا سائل سوال کرنے کے لئے ویلے کا محتاج ہے اور افرنجا زک مد کرنے کے لئے واسطے اور ویلے کا محتاج ہے۔ یہی وہ بات ہے جو اللہ کریم نے قرآن مجید میں یوں ارشاد فرمائی ہے: ﴿ضُعْفَ الظَّالِبُ وَالْمُطْلُوبُ﴾ "مد چاہنے والے بھی کمزور ہیں اور جن سے مد چاہی جاتی ہے وہ بھی کمزور ہیں۔" (سورہ حج، آیت نمبر 73) اس کے عکس اللہ تعالیٰ کی صفات اور اختیارات اور قدرت کاملہ کا حال تو یہ ہے کہ ساتوں زمینوں کے نیچے پتھر کے اندر موجود چھوٹی سی چیزوں کی پکار بھی سن رہا ہے۔ اس کے حالات کا پورا علم رکھتا ہے اور کھربوں میل دور بیٹھے بٹھائے کسی ویلے اور واسطے کے بغیر اس کی ساری ضرورتیں اور حاجتیں بھی پوری کر رہا ہے۔ پھر آخراً اللہ تعالیٰ کی صفات اور قدرت کے ساتھ انسانوں کی صفات اور قدرت کو کون سی نسبت ہے کہ اللہ تعالیٰ کے لئے دنیاوی مثالیں دی جائیں اور ویلے یا واسطے کا جواز ثابت کیا جائے؟

حقیقت یہ ہے کہ اللہ تعالیٰ کے معاملے میں تمام دنیاوی مثالیں محض شیطانی فریب ہیں، وسیع قدر توں اور لامحدود صفات کے ماں کے سمجھا جائے و تعالیٰ کی ذات باہر کات کے معاملات کو انہتائی قیل اور عارضی اختیارات کے ماں کے انسانوں کے معاملات پر محمول کرنا اور اللہ تعالیٰ کی ذات کے لئے افسران بالا کی مثالیں دینا اللہ تعالیٰ کی جناب میں بہت بڑی توہین اور گستاخی ہے جس سے خود اللہ تعالیٰ نے مسلمانوں

کو ان الفاظ میں معنی فرمایا ہے:

﴿فَلَا تَصْرُبُوا إِلَيْهِ الْأَمْثَالَ إِنَّ اللَّهَ يَعْلَمُ وَإِنْتُمْ لَا تَعْلَمُونَ ﴾ ۰

”لوگو! اللہ تعالیٰ کے لئے مثلیں نہ دو بے شک اللہ تعالیٰ ہر چیز جانتا ہے اور تم نہیں جانتے۔“ (سورہ

خُل، آیت نمبر 74)

پس حاصل کلام یہ ہے کہ نہ تو کتاب و سنت کی رو سے و سیلہ اور واسطہ پکڑنا جائز ہے نہ ہی عقل انسانی اس کی تائید کرتی ہے۔ سُبْحَانَ اللَّهِ وَ تَعَالَى عَمَّا يُشَرِّكُونَ ”پس اللہ تعالیٰ پاک اور بالاتر ہے اس شرک ہے جو لوگ کرتے ہیں۔“ (سورہ قصص، آیت نمبر 68)

### تیسرا دلیل اور اس کا تجویز:

بعض لوگ یہ عقیدہ رکھتے ہیں کہ اولیاء کرام چونکہ اللہ تعالیٰ کے ہاں بڑے بلند مرتبہ اور مقرب ہوتے ہیں لہذا ان کا اللہ کے ہاں بڑا اثر و سورخ ہے۔ اگر نزو و نیاز دے کر انہیں خوش کر لیا جائے تو وہ اللہ تعالیٰ کے ہاں ہماری سفارش کر کے ہمیں بخشواليں گے، اللہ تعالیٰ نے قرآن مجید میں اس عقیدے کا اظہار ان الفاظ میں کیا ہے۔

﴿وَ يَعْبُدُونَ مِنْ دُونِ اللَّهِ مَا لَا يَصْرُهُمْ وَ لَا يَنْفَعُهُمْ وَ يَقُولُونَ هُوَ لَأُ شَفِعًا وَنَا عِنْدَ اللَّهِ بَرَّٰبُ

(الله ۱8:10)

”یہ لوگ اللہ تعالیٰ کے سوا ان کی عبادت کرتے ہیں جو نہ ان کو نقصان پہنچا سکتے ہیں نفع اور کہتے ہیں کہ یہ اللہ تعالیٰ کے ہاں ہمارے سفارشی ہیں۔“ (سورہ یونس، آیت نمبر 18)

ایک بزرگ جناب خلیل برکاتی صاحب نے اس عقیدے کا اظہار ان الفاظ میں کیا ہے ”بے شک اولیاء اور فتحیاء اپنے بیروکاروں کی شفاعت کرتے ہیں اور ان کی نگہبانی کرتے ہیں جب ان کی روح لکھتی ہے، جب مذکر نکیر ان سے سوال کرتے ہیں، جب ان کا حشر ہوتا ہے، جب ان کا نامہ اعمال کھلتا ہے، جب ان سے حساب لیا جاتا ہے، جب ان کے عمل ملنے ہیں، جب وہ پل صراط پر چلتے ہیں، ہر وقت، ہر حال میں ان کی نگہبانی کرتے ہیں، کسی جگہ ان سے نافر نہیں ہوتے۔“

شفاعت کے سلسلے میں شیخ عبدال قادر جیلانی کا ایک واقعہ قارئین کی دلچسپی کے لئے ہم یہاں نقل

کر رہے ہیں جس سے اندازہ ہوتا ہے کہ بعض لوگوں کے نزدیک اولیاء کرام کس قدر صاحب اختیار اور صاحب شفاعت ہوتے ہیں۔ واقع درج ذیل ہے:

”جب شیخ عبدالقدار جیلانی اس جہان فانی سے عالم جاودانی میں تشریف لے گئے تو ایک بزرگ کو خواب میں بتایا کہ منکر نکیرنے جب مجھ سے مَنْ رُبِّکَ ؟ (یعنی تیرارب کون ہے؟) پوچھتا تو میں نے کہا ”اسلامی طریقہ یہ ہے کہ پہلے سلام اور مصافحہ کرتے ہیں۔“ چنانچہ فرشتوں نے نادم ہو کر مصافحہ کیا تو شیخ عبدالقدار جیلانی رحمہ اللہ نے ہاتھ مضبوطی سے پکڑ لئے اور کہا کہ تخلیق آدم کے وقت تم نے ﴿إِنَّجَعَلُ فِيهَا مَنْ يُفْسِدُ فِيهَا﴾ ”کیا تو پیدا کرتا ہے اسے جوز مین میں فساد برپا کرے۔“ کہہ کر اپنے علم کو اللہ تعالیٰ کے علم سے زیادہ سمجھنے کی گستاخی کیوں کی نیز تمام بنی آدم کی طرف فساد اور خون ریزی کی نسبت کیوں کی؟ تم میرے سوالوں کا جواب دو گے تو چھوڑوں گا ورنہ نہیں۔“ منکر نکیر ہے کہ ابکا ایک دوسراے کامنہ تکنے لگے۔ اپنے آپ کو چھڑانے کی کوشش کی مگر اس دلاور، یکتاۓ میداں جبروت اور غواٹ بحر لاہوت کے سامنے قوت مملوکی کیے کام آتی، مجبور افرشتوں نے عرض کیا ”حضور! یہ بات سارے فرشتوں نے کہی تھی، لہذا آپ ہمیں چھوڑیں تاکہ باقی فرشتوں سے پوچھ کر جواب دیں۔ حضرت غوث الشقین نے ایک فرشتے کو چھوڑا، دوسراے کو پکڑ کر، فرشتے نے جا کر سارا حال بیان کیا تو سب فرشتے اس سوال کے جواب سے عاجز رہ گئے۔ تب باری تعالیٰ کی طرف سے حکم ہوا کہ میرے محبوب کی خدمت میں حاضر ہو کر اپنی خطاط معاف کراؤ۔ جب تک وہ معاف نہ کرے گا رہائی نہ ہوگی، چنانچہ تمام فرشتے محبوب سجنی کی خدمت میں حاضر ہو کر عذر خواہ ہوئی، حضرت صدیت (یعنی اللہ تعالیٰ) کی طرف سے بھی شفاعت کا اشارہ ہوا، اس وقت حضرت غوث اعظم نے جناب باری تعالیٰ سے عرض کی۔ اے خالق! کل اربت اکبر! اپنے رحم و کرم سے میرے مریدین کو بخش دے اور ان کو منکر نکیر کے سوالوں سے بری فرمادے تو میں ان فرشتوں کا قصور معاف کرتا ہوں۔ فرمان الہی پہچا کہ میرے محبوب! میں نے تیری دعا قبول کی، فرشتوں کو معاف کر، تب جناب غوث شیت ما ب نے فرشتوں کو چھوڑا اور وہ عالم مملوکوت کو چلے گئے۔<sup>①</sup> (ملحقاً)

غور فرمائیے! اس ایک واقعہ میں اولیاء کرام کے با اختیار ہونے، اولیاء کرام کا وسیلہ پکڑنے اور اولیاء

<sup>①</sup> تحقیق البخاری، از حضرت ریاض احمد گوہر شاہی، صفحہ 8:11، بحوار گلستان اولیاء، اس مضمون کی چند دوسری آیات درج ذیل ہیں (2:48)، (2:123)، (2:123)، (2:254)، (3:10)، (3:19)، (109:20)، (38:78)، (86:43)

کرام کو اللہ تعالیٰ کے ہاں سفارش بنانے کے عتیقے کی کس قدر بھر پور تر جانی کی گئی ہے اس واقعہ سے پڑھتا ہے کہ اولیاء کرام جب چاہیں سفارش کر کے اللہ تعالیٰ سے بخواستے ہیں اور اللہ تعالیٰ کو ان کی سفارش کے بر عکس مجال انکار نہیں، بلکہ اس واقعہ سے یہ اندازہ ہوتا ہے کہ اولیاء کرام، اللہ تعالیٰ کو سفارش ماننے پر بجور بھی کر سکتے ہیں۔

آئیے ایک نظر قرآنی تعلیمات پر ڈال کر دیکھیں کیا اللہ تعالیٰ کے حضور اس نوعیت کی سفارش ممکن ہے یا نہیں؟ سفارش کے متعلق چند قرآنی آیات درج ذیل ہیں:

﴿مَنْ ذَلِكُنَّ يَشْفَعُ عِنْدَهُ إِلَّا بِأُذْنِهِ﴾ (2:255) ①

”کون ہے جو اس کی جانب میں اس کی اجازت کے بغیر سفارش کر سکے۔“ (سورہ بقرہ، آیت نمبر 255)

﴿وَ لَا يَشْفَعُونَ إِلَّا لِمَنِ ارْتَضَى﴾ (28:21) ②

”وہ فرشتے کسی کے حق میں سفارش نہیں کرتے سوائے اس کے جس کے حق میں سفارش سننے پر اللہ تعالیٰ راضی ہو۔“ (سورہ انعام، آیت نمبر 28)

﴿فُلِّلَهُ الشَّفَاعَةُ جَمِيعًا﴾ (44:39) ③

”کہو سفارش ساری کی ساری اللہ تعالیٰ کے اختیار میں ہے۔“ (سورہ زمر، آیت نمبر 44)

ان آیات میں اللہ تعالیٰ کے حضور سفارش کی جو حدود و قیود بیان کی گئی ہیں وہ یہ ہیں:

اولاً : سفارش صرف وہی شخص کر سکے گا جسے اللہ تعالیٰ سفارش کرنے کی اجازت دے گا۔

ثانیاً : سفارش صرف اسی شخص کے حق میں ہو سکے گی جس کے لئے اللہ تعالیٰ سفارش کرنا پسند فرمائے گا۔

مثال: سفارش کی اجازت دینے یا نہ دینے، قبول کرنے یا نہ کرنے کا سارا اختیار صرف اللہ تعالیٰ کے پاس ہے۔

قرآن مجید کی ان مقرر کردہ حدود میں رہتے ہوئے قیامت کے دن انبیاء و صلحاء، اللہ تعالیٰ سے سفارش کرنے کی اجازت کیسے حاصل کریں گے اور پھر سفارش کرنے کا طریقہ کیا ہوگا۔ اس کا اندازہ بخاری و مسلم میں وی گئی طویل حدیث شفاعت سے کیا جاسکتا ہے جس میں رسول اکرم ﷺ ارشاد فرماتے ہیں

”قیامت کے روز لوگ باری باری حضرت آدم علیہ السلام، حضرت نوح علیہ السلام، حضرت ابراہیم علیہ السلام، حضرت موسیٰ علیہ السلام اور حضرت عیسیٰ علیہ السلام کی خدمت میں حاضر ہوں گے کہ اللہ تعالیٰ کے حضور ہماری سفارش کیجئے لیکن سب انبیاء کرام علیہم السلام اپنی معمولی لغزشوں کو یاد کر کے اللہ تعالیٰ سے خوف محسوس کرتے ہوئے سفارش کرنے سے معذرت کر دیں گے بالآخر لوگ رسول اکرم علیہ السلام کی خدمت میں حاضر ہوں گے تو آپ اللہ تعالیٰ سے حاضری کی اجازت طلب کریں گے، اجازت ملنے پر اللہ تعالیٰ کے حضور بجدہ میں گر پڑیں گے اور اس وقت تک سجدے میں پڑے رہیں گے جب تک اللہ تعالیٰ چاہے گا۔ تب اللہ تعالیٰ ارشاد فرمائے گا ”اے محمد علیہ السلام! اسر اٹھاؤ، سفارش کرو، تمہاری سفارش سنی جائے گی۔“ چنانچہ رسول اکرم علیہ السلام پہلے اللہ تعالیٰ کی حمد و شناخت کریں گے اور اس کے بعد اللہ تعالیٰ کی مقرر کردہ حد کے اندر سفارش کریں گے جو قبول ہوگی۔ (ملخصاً لما حظه ہو مسلمہ نمبر 50) کتاب و سنت میں جائز سفارش کی جو حدود و قیود بیان کی گئی ہیں، قرآن مجید میں انبیاء کرام علیہم السلام کے دیے گئے واقعات ان کی تائید اور تصدیق کرتے ہیں، ہم یہاں مثال کے طور پر صرف ایک پیغمبر حضرت نوح علیہ السلام کا واقعہ بیان کرنا چاہتے ہیں۔ حضرت نوح علیہ السلام ساری ہے تو سوال تک منصب رسالت کے فرائض انجام دیتے رہے۔ قوم پر جب اللہ تعالیٰ کی طرف سے عذاب آیا تو نبی کا مشترک پیشائی کی ڈوبنے والوں میں شامل تھا جسے دیکھ کر یقیناً باور ہے باب کا کیجئے کثا ہوگا، چنانچہ اللہ تعالیٰ رب العزت کی بارگاہ میں سفارش کے لئے ہاتھ پھیلا کر عرض کیا:

﴿إِنَّ أَبْيَنَ مِنْ أَهْلِيٍ وَإِنْ وَعَدَكَ الْحَقُّ وَأَنَّ أَخْكُمُ الْحَكِيمُونَ ۝﴾ (45:11)  
 ”اے رب! میرا بیٹا میرے گھر والوں میں سے ہے اور تیر اوعدہ سچا ہے تو سب حاکموں سے بڑھ کر حاکم ہے۔“ (سورہ ہود، آیت نمبر 45)

جواب میں ارشاد ہوا:

﴿فَلَا تَسْئَلْ مَا لَيْسَ لَكَ بِهِ عِلْمٌ إِنِّي أَعْظُمُكَ أَنْ تَكُونَ مِنَ الْجَاهِلِينَ ۝﴾ (46:11)  
 ”اے نوح! جس بات کی تو حقیقت نہیں جانتا اس کی مجھ سے درخواست نہ کر، میں تجھے نصیحت کرتا ہوں کہ اپنے آپ کو جاہلوں کی طرح نہ بنالے۔“ (سورہ ہود، آیت نمبر 46)

اللہ تعالیٰ کی طرف سے اس نصیحت پر حضرت نوح علیہ السلام اپنے لخت جگر کا صدمہ تو بھول ہی گئے اپنی

فَلَمَّا حَقِقَ هُوَ كُلُّهُ - چنانچہ فوراً عرض پرداز ہوئے:

﴿رَبِّ إِنِّي أَعُوذُ بِكَ أَنْ أُسْأَلَ مَا لَيْسَ لِيْ بِهِ عِلْمٌ وَ إِلَّا تَعْفِرُ لِيْ وَ تَرْحَمُنِي

أَكُنْ مِنَ الظَّاهِرِينَ ﴾(47:11)

”اے میرے رب! میں تیری پناہ مانگتا ہوں اس سے کہ وہ چیز تجھ سے مانگوں جس کا مجھے علم نہیں اگر

تو نے مجھے معاف نہ کیا اور حم نہ فرمایا تو میں بر باد ہو جاؤں گا۔“ (سورہ ہود، آیت نمبر 47)

یوں ایک جلیل القدر پیغمبر کی اپنے بیٹے کے حق میں کی گئی سفارش پارگاہ ایزو دی سے روکروی گئی اور

پیغمبرزادہ اپنے شرک کی وجہ سے عذاب میں بنتلا ہو کر رہا۔

کتاب و سنت کی تعلیمات جان لینے کے باوجود اگر کوئی شخص یہ عقیدہ رکھتا ہے کہ ہم فلاں حضرت صاحب یا پیر صاحب کے نام کی نذر نیاز دیتے ہیں، لہذا وہ ہمیں قیامت کے روز سفارش کر کے بخشوایں گے تو اس کا انعام اس شخص سے مختلف کیسے ہو سکتا ہے جو اپنا کوئی جرم بخشوائے کے لئے حکومت کے کسی کارندے کو بادشاہ سلامت کے پاس اپنا سفارشی بنا کر بھیجنے چاہے جبکہ وہ کارندہ خود حاکم وقت کے جاہ و جلال سے قدر تھر کانپ رہا ہوا اور سفارش کرنے سے بار بار مغدرت کر رہا ہو، لیکن جرم شخص یہی کہتا چلا جائے کہ حضور! بادشاہ سلامت کے دربار میں آپ ہی ہمارے سفارشی اور حمایتی ہیں آپ ہی ہمارا وسیلہ اور واسطہ ہیں، تو کیا ایسے مجرم کی واقعی سفارش ہو جائے گی یا وہ خود اپنی حمافات اور نادانی کے ہاتھوں جاہ و بر باد ہو گا؟

﴿لَا إِلَهَ إِلَّا هُوَ فَإِنَّى تُوَفِّكُونَ ﴾(3:35)

”اس کے سوا کوئی اللہ نہیں آخزم کہاں سے دھوکہ کھاری ہے ہو۔“ (سورہ فاطر، آیت نمبر 3)

## اسباب شرک

یوں تو نہ معلوم ابلیس کن کن اور کیسے کیسے دیدہ و نادیدہ طریقوں سے شب و روز اس شجرہ خبیث ”شرک“ کی آبیاری میں مصروف ہے، اور نہ معلوم جاہل عوام کے ساتھ ساتھ ظاہر کرنے نیک سیرت درویش، پاک طینت برگان دین، صاحب کشف و کرامت اولیاء عظام، تربجان شریعت علماء کرام، ملک و قوم کے سیاسی نجات دہنده اور خادم اسلام حکمران بھی حضرت ابلیس کے قدم بقدم اس ”کارخیز“ میں شرک فرمارے ہیں۔

بِقُولِ حَضْرَتِ عَبْدِ اللَّهِ بْنِ مَبَارِكٍ رَحْمَةُ اللَّهِ:

فَهَلْ أَفْسَدَ الدِّينَ إِلَّا الْمُلُوكُ  
وَأَخْجَارُ سُوءٍ وَرُهْبَانُهَا

”کیا دین بگاڑنے والوں میں بادشاہوں، علماء سوء اور درویشوں کے علاوہ کوئی اور بھی ہے؟“  
اس لیا یے اسباب و عوامل کاٹھیک ٹھیک شمار کرنا تو مشکل ہے تاہم جو اسباب ہمارے معاشرے  
میں شرک کی ترویج کا باعث بن رہے ہیں، ان میں سے اہم ترین اسباب درج ذیل ہیں:

② ہمارے صنم کدے (تعلیمی ادارے)

④ فلسفہ وحدت الوجود، وحدت الشہو و اور حلول

جہالت

وین خلقاہی

⑤ بر صغیر پاک و ہند کا قدیم ترین نمذہب، ہندو مت ⑥ حکمران طبقہ

### ① جہالت :

کتاب و سنت سے لعلی وہ سب سے بڑا سب ہے جو شرک کے پھلنے پھولنے کا باعث بن رہا ہے،  
اسی جہالت کے نتیجے میں انسان آباؤ اجداد اور رسم و رواج کی اندھی تقليد کا اسیر ہوتا ہے اس جہالت کے نتیجے  
میں انسان ضعفِ عقیدہ کا شکار ہوتا ہے اسی جہالت کے نتیجے میں انسان بزرگان دین اور اولیاء کرام سے  
عقیدت میں غلوکا طرزِ عمل اختیار کرتا ہے۔ درج ذیل واقعات اسی جہالت کے چند کرشنے ہیں:

① دھنی رام روڈ لاہور میں تجواذات پر جو تیر چل رہا ہے اس کی زد سے بچنے کے لئے میوہ پتال کے  
زد دیک ایک میڈیکل سٹور کے منخلے مالک نے اپنے سٹور کے بیت الخلاء پر رات کے اندر ہرے میں  
”شاہ عزیز اللہ“ کے نام سے ایک فرضی مزار بناؤ لाए اس مزار پر دن بھر سیکنڑوں افراد جمع ہوئے جو مزار  
کا دیدار کرتے اور دعا میں مانگتے رہے۔ ②

② ”اختلاف امت کا الیہ“ کے مصنف حکیم فیض عالم صدیقی صاحب لکھتے ہیں ”میں آپ کے سامنے  
ایک واقعہ حل斐ہ پیش کرتا ہوں، چند روز ہوئے میرے پاس ایک عزیز رشتہ دار آئے جو شدت سے  
کشته پیڑی ہیں۔ میں نے با توں با توں میں کہا کہ ”فلاں پیر صاحب کے متعلق اگر چار عاقل، باعث

گواہ پیش کر دوں، جنہوں نے انہیں زنا کا ارتکاب کرتے دیکھا ہوتا پھر ان کے متعلق کیا کہو گے؟“ کہنے لگے ”یہ بھی کوئی نقیری راز ہوگا جو ہماری سمجھ میں نہ آتا ہوگا۔“ پھر ایک پیر صاحب کی شراب خوری اور بھنگ نوشی کا ذکر کیا تو کہنے لگے ”بھائی جان یہ با تین ہماری سمجھ سے پاہر ہیں، وہ بہت بڑے ولی ہیں۔“<sup>①</sup>

③ ضلع گوجرانوالہ کے گاؤں کٹلی کے ایک پیر صاحب (نہواں والی سرکار) کے چشم دید حالات کی رپورٹ کا ایک اقتباس ملاحظہ ہو ”صحیح آٹھ بجے حضرت صاحب نبودار ہوئے ارجوگرد (مردوخاتین) مرید ہوئے کوئی ہاتھ باندھے کھڑا تھا کوئی سر جھکا کے کھڑا تھا کوئی پاؤں پکڑ رہا تھا بعض مرید حضرت کے پیچے پیچے ہاتھ باندھے چل رہے تھے جبکہ پیر صاحب صرف ایک ڈھیلی ڈھالی لگنوئی باندھے ہوئے تھے۔ چلتے چلتے نہ جانے حضرت کو کیا خیال آیا کہ اسے بھی پیٹ کر کندھے پر ڈال لیا۔ خواتین نے، جن کے محروم (بھائی، بیٹی یا باپ) ساتھ تھے، شرم کے مارے سر جھکا لیا لیکن عقیدت کے پروے میں یہ ساری بے عزتی برداشت کی جا رہی تھی۔<sup>②</sup>

ہم نے یہ چند واقعات بطور مثال پیش کئے ہیں ورنہ اس کوچہ کے اسرار و رموز سے واقف لوگ خوب جانتے ہیں کہ حقیقت حال اس سے کہیں زیادہ ہے۔ عقل و خرد کی یہ موت، فکر و نظر کی یہ مفلسی، اخلاق و کردار کی یہ چستی، عزت نفس اور غیرت انسانی کی یہ رسولی، ایمان اور عقیدے کی یہ جان کنی، کتاب و سنت سے لا علیٰ اور جہالت کا متبیجہ نہیں تو اور کیا ہے؟

## ② ہمارے صنم کدے:

کسی ملک کے تعلیمی ادارے اس قوم کا نظر یہ اور عقیدہ بنانے یا بگاڑنے میں بُنیادی کردار ادا کرتے ہیں۔ ہمارے ملک اور قوم کی یہ بُنیادی ہے کہ ہمارے تعلیمی اداروں میں دی جانے والی تعلیم ہمارے دین کی بُنیاد..... عقیدہ توحید..... سے کوئی مطابقت نہیں رکھتی۔ اس وقت ہمارے سامنے دوسری، تیسرا، چوتھا، پانچویں، چھٹی، ساتویں اور آٹھویں جماعت کی اردو کتب موجود ہیں، جن میں حضرت علی علیک السلام، حضرت فاطمہ علیہ السلام<sup>③</sup>، حضرت داتا تکریم بخش، حضرت بابا فرید گنج شکر، حضرت فتحی سرور، حضرت سلطان باہو،

<sup>①</sup> اختلاف امت کا الیہ، صفحہ نمبر 94

<sup>②</sup> مجلہ الدعوۃ، لاہور، مارچ 1992، صفحہ نمبر 4

<sup>③</sup> یاد رہے کہ علامہ جہور کے نزدیک انبیاء کرام کے ناموں کے ساتھ ظاہر لکھنا چاہئے اور صحابہ کرام کے ..... (باقی حاشیہ اگلے صفحہ پر)

حضرت پیر بابا کوہستانی اور حضرت بہاؤ الدین زکریا پرمضا میں لکھے گئے ہیں۔ حضرت فاطمہ بنی ابی شفیع پر لکھے گئے مضمون کے آخر میں جنت البقع (مدینہ کا قبرستان) کی ایک فرضی تصویر دے کر نیچے یہ فقرہ تحریر کیا گیا۔  
 ”جنت البقع (مدینہ منورہ) جہاں اہل بیت کے مزار ہیں۔“..... جن لوگوں نے جنت البقع دیکھا ہے وہ جانتے ہیں کہ سارے قبرستان میں ”مزار“ تو کیا کسی قبر پر کمی ایمنٹ بھی نہیں رکھی گئی۔ ”اہل بیت کے مزار“ لکھ کر مزار کو نہ صرف تقدس اور احترام کا درجہ دیا گیا ہے بلکہ اسے سند جواز بھی مہیا کیا گیا ہے۔ ان سارے مضمایم کو پڑھنے کے بعد اس بارہ سال کے خالی الذہن پیچے پر جواہرات مرتب ہو سکتے ہیں، وہ یہ ہیں:

- ① بزرگوں کے مزار اور مقبرے تعمیر کرنا، ان پر عرس اور میلے لگانا، ان کی زیارت کرنا، مکنی اور ثواب کا کام ہے۔
- ② بزرگوں کے عرسوں میں ڈھول تاشے بجانا، رنگ دار کپڑوں کے جھنڈے اٹھا کر چنان، بزرگوں کی عزت اور احترام کا باعث ہے۔
- ③ بزرگوں کے مزاروں پر پھول چڑھانا، فاتحہ پڑھنا، چراغاں کرنا، کھانا تقسیم کرنا اور وہاں پیٹھ کر عبادت کرنا نیکی اور ثواب کا کام ہے۔
- ④ مزاروں اور مقبروں کے پاس جا کر دعا کرنا، قبولیت دعا کا باعث ہے۔
- ⑤ فوت شدہ بزرگوں کے مزاروں سے فیض حاصل ہوتا ہے اور اس ارادے سے وہاں جانا، کا رثواب ہے۔ اس تعلیم کا نتیجہ یہ ہے کہ ملک کے کلیدی عہدوں پر جو لوگ فائز ہوتے ہیں وہ عقیدہ توحید کی اشاعت یا تنقید کے مقدس فریضہ کو سرانجام دینا تو درکنار، شرک کی اشاعت اور اس کی ترویج کا باعث بنتے ہیں۔ چند تلقین خالق ملاحظہ فرمائیں۔

- ① صدر ایوب خان ایک نیگے پیر (بابا لال شاہ) کے مرید تھے جو مری کے جنگلات میں رہا کرتا تھا اور اپنے معتقدین کو گالیاں بکتا تھا اور پھر مارتا تھا اس وقت کی آدمی کا بینہ اور ہمارے بہت سے جریں بھی اس کے مرید تھے۔

(باتی حاشیہ گزشتہ صفحے سے) ..... ٹاؤن کے ساتھ میں مدد لکھتا چاہئے۔ مذکورہ بالا مضمون میں حضرت علی بنی مدد، حضرت فاطمہ بنی مدد،

حضرت حسن بنی مدد اور حضرت حسین بنی مدد سب کے ٹاؤن کے ساتھ نایاب لکھا گیا ہے، جو کچھ نہیں ہے۔

② ہمارے معاشرے میں "جشن" کو جو مقام اور مرتبہ حاصل ہے اس سے ہر آدمی واقف ہے۔ معمتم جشن محمد الیاس صاحب، حضرت سید کبیر الدین المعروف شاہ بولہ (گجرات) کے بارے میں ایک مضبوطون لکھتے ہوئے رقطراز ہیں "آپ کا مزار القدس شہر کے وسط میں ہے اگر دنیا میں نہیں تو بر صغیر پاک و ہند میں یہ واحد بلند مرتبہ ہستی ہیں جن کے دربار پر انوار پر انسان کا نذر ارنے پیش کیا جاتا ہے، وہ اس طرح کہ جن لوگوں کے ہاں اولاد نہ ہو وہ آپ کے دربار مبارک پر حاضر ہوتے ہیں اور اولاد کے لئے دعا کرتے ہیں۔ ساتھ ہی یہ منت مانتے ہیں کہ جو پہلی اولاد ہوگی وہ ان کی نذر کی جائے گی اس پر جواولین بچ پیدا ہوتا ہے اسے عرف عام میں "شاہ بولہ کا چوہا" کہا جاتا ہے۔ اس بچے کو بطور نذرانہ دربار القدس میں چھوڑ دیا جاتا ہے اور پھر اس کی نگہداشت دربار شریف کے خدام کرتے ہیں بعد میں جو بچے پیدا ہوتے ہیں وہ عام بچوں کی طرح تدرست ہوتے ہیں۔ روایت ہے کہ اگر کوئی شخص متذکرہ بالا منت مان کر پوری نہ کرے تو پھر اولین بچے کے بعد پیدا ہونے والے بچے بھی پہلے بچے کی طرح ہوتے ہیں۔<sup>۱</sup>

③ جناب جشن عثمان علی شاہ صاحب مملکت خداداد اسلامی جمہوریہ پاکستان کے ایک انتہائی اعلیٰ اور اہم منصب "وفاقی مختسب اعلیٰ" پر فائز ہیں۔ ایک انشرو یو میں انہوں نے یہ اکشاف فرمایا "میرے ڈاڈا بھی فقیر تھے۔ ان کے متعلق مشہور تھا کہ اگر بارش نہ ہو تو اس مست آدمی کو پکڑ کر دریا میں پھینک دو تو بارش ہو جائے گی انہیں دریا میں پھینکتے ہی بارش ہو جاتی تھی، آج بھی ان کی مزار پر لوگ پانی کے گھرے بھر بھر کر ڈالتے ہیں۔<sup>۲</sup>

④ حضرت مجدد الف ثانی کے عرس شریف میں شامل ہونے والے پاکستانی وفد کے سربراہ سید افتخار الحسن مجبر صوبائی اسمبلی نے اپنی تقریر میں سر ہند کو کعبہ کا درجہ دیتے ہوئے دعویٰ کیا کہ "هم نقشبند یوں کے لئے مجدد الف ثانی کا روضہ، حج کے مقام (بیت اللہ الشریف) کا درجہ رکھتا ہے۔<sup>۳</sup>

صدر مملکت، کابینہ کے ارکان، فوج کے جریں، عدیلیہ کے حج اور اسمبلیوں کے مجرم بھی حضرات وطن عزیز کے تعلیمی اداروں کے سند یافتہ اور فارغ التحصیل ہیں۔ ان کے عقیدے اور ایمان کا افلas پکار کر یہ گواہی

۱ نواب و وقت 26 مارچ 1991ء

۲ اردو زبانجست، ستمبر 1991ء

۳ نواب و وقت 11 اکتوبر 1991ء، جمیعتیزین، صفحہ نمبر 5

دے رہا ہے کہ ہمارے تعلیمی ادارے درحقیقت علم کدے نہیں، صنم کدے ہیں، جہاں توحید کی نہیں، شرک کی تعلیم دی جاتی ہے۔ اسلام کی نہیں جہالت کی اشاعت ہو رہی ہے، جہاں سے روشنی نہیں تاریکی پھیلائی جا رہی ہے۔ حکیم الامت علامہ اقبال رحمۃ اللہ علیہ ہمارے تعلیمی اداروں پر کتنا درست تبصرہ فرمایا ہے ع

گلا تو گھونٹ دیا اہل مدرسہ نے ترا

کہاں سے آئے صدالاَللّٰهِ اَللّٰهُ

مذکورہ بالاحقائق سے اس تصور کی بھی مکمل نقی ہو جاتی ہے کہ قبر پرستی اور پیر پرستی کے شرک میں صرف ان پڑھ، جاہل اور گنوار ہی بتلا ہوتے ہیں اور پڑھ لکھ لوگ اس سے محفوظ ہیں۔

### ③ دین خانقاہی:

اسلام کے نام پر دین خانقاہی درحقیقت ایک کھلی بغاوت ہے، دین محمد ﷺ کے خلاف عقائد و افکار میں بھی اور اعمال و افعال میں بھی۔ امر واقعہ یہ ہے کہ دین اسلام کی جتنی رسولی خانقاہوں، مزاروں، درباروں اور آستانوں پر ہو رہی ہے شاید غیر مسلموں کے مندوں، گرجوں اور گرواروں پر بھی نہ ہوتی ہو، بزرگوں کی قبروں پر قبیلہ تعمیر کرنا، ان کی تزئین و آرائش کرنا، ان پر چراغاں کرنا، پھول چڑھانا، انہیں عسل دینا، ان پر مجاوری کرنا ان پر نذر و نیاز چڑھانا، وہاں کھانا اور شیر یعنی تقسیم کرنا، جانور ذبح کرنا، وہاں رکوع و سجود کرنا، ہاتھ باندھ کر با ادب کھڑے ہونا، ان سے مرادیں مانگنا، ان کے نام کی چوٹی رکھنا، ان کے نام کے دھاگے باندھنا، ان کے نام کی دھائی دینا، مزار کی دیواروں کو یوسد دینا، وہاں سے خاک شفا حاصل کرنا، نیگے قدم مزار تک پیدل چل کر جانا اور ائمہ پاؤں واپس پلانیا یہ سارے افعال تو وہ ہیں جو ہر چھوٹے بڑے مزار پر روزمرہ کا معمول ہیں اور جو مشہور اولیا کرام کے مزار ہیں ان میں ہر مزار کا کوئی نہ کوئی الگ امتیازی و صفت ہے۔ مثلاً بعض خانقاہوں پر بہشتی دروازے تعمیر کئے گئے ہیں، جہاں گدی نشین اور سجادہ نشین نذرانے وصول کرتے اور جنت کی نکشیں تقسیم فرماتے ہیں۔ کتنے ہی امراء، وزراء، ارکین اسمبلی، سول اور فوج کے اعلیٰ عہدیدار سرکے بل وہاں پہنچتے ہیں اور دولت دنیا کے عوض جنت خریدتے ہیں۔ بعض ایسی خانقاہیں بھی ہیں جہاں مناسک حج ادا کئے جاتے ہیں، مزار کا طواف کرنے کے بعد قربانی دی جاتی ہے،

بال کٹائے جاتے ہیں، اور مصنوعی آب زمزم نوش کیا جاتا ہے، بعض ایسی خانقاہیں بھی ہیں جہاں نومولود معصوم بچوں کے چڑھاوے چڑھائے جاتے ہیں، بعض خانقاہیں ایسی ہیں جہاں کنواری دو شیزائیں خدمت کے لئے وقف کی جاتی ہیں، بعض ایسی خانقاہیں بھی ہیں جہاں اولاد سے محروم خواتین "نوراتا" بُر کرنے جاتی ہیں۔<sup>①</sup> انہی خانقاہوں میں سے بیشتر بھنگ، چرس، افیون، گانجہ اور ہیر وَنِ جیسی منشیات کے کاروباری مرکز بنی ہوئی ہیں، بعض خانقاہوں میں فاشی، بدکاری اور ہوس پرستی کے اڈے بھی بنے ہوئے ہیں۔<sup>②</sup> بعض خانقاہیں مجرموں اور قاتلوں کی محفوظ پناہ گاہیں تصور کی جاتی ہیں۔ ان خانقاہوں کے گردی نشینوں اور جاودروں کے مجرموں میں جنم لینے والی حیاء سوز دستا نہیں سنن تو کلیج منہ کو آتا ہے، ان خانقاہوں پر منعقد ہونے والے سالانہ عرسوں میں مردوں، عورتوں کا کھلے عام اختلاط، عشقیہ اور شرکیہ مضامین پر مشتمل قولیاں،<sup>③</sup> ڈھول ڈھنکے کے ساتھ نوجوان ملنکوں اور ملنکیوں کی دھالیں، کھلے بالوں کے ساتھ عورتوں

<sup>①</sup> ملنک کے علاقہ میں ایسی بہت سی خانقاہیں ہیں جہاں بے اولاد خواتین و راتوں کے لئے جا کر قیام کرتی ہیں اور صاحب مزار کے حضور نزدِ نیاز پیش کرتی ہیں۔ جاودروں کی خدمت اور سیوا کرتی ہیں اور یہ عقیدہ رکھتی ہیں کہ اس طرح صاحب مزار انہیں اولاد سے نوازدے گا۔ عرفِ عام میں اسے "نوراتا" کہا جاتا ہے۔

<sup>②</sup> دیسے تو اخبارات میں آئے دن مزاودوں اور خانقاہوں پر پیش آنے والے مناک و اقتات لوگوں کی نظر وہ گزرتے ہی رہتے ہیں ہم یہاں مثال کے طور پر صرف ایک بخرا حوالہ دینا چاہتے ہیں جو روز نامہ "خبریں" مورخ 15 اکتوبر 1992ء میں شائع ہوئی ہے وہ یہ کہ مطلع بہاولپور میں خوبیہ حکم الدین میرانی کے سالانہ عرس پر آنے والی بہاولپور یونیورسٹی کی دو طالبات کو حجاجہ دشیں کے بیٹے نے انہوں کا لیا جبکہ ملزم کا باپ سجادہ دشیں، منشیات فروخت کرتے ہوئے پکارا گیا۔

<sup>③</sup> قولی کے بارے میں کہا جاتا ہے کہ مندوؤں کو اسلام کی طرف مائل کرنے کے لئے اولیاء کرام نے قولی کا سماں رایا اور یوں بر صفائی میں قولی اسلام کی تبلیغ کا ذریعہ بنی، نامور قولی صرف تعلی خان نے اپنے ایک اندر ویوں میں دعویٰ کیا ہے کہ اپنی، فرانس اور دوسرے بہت سے ممالک میں لا تھاد لوگ ہماری قولی نہ کے بعد مسلمان ہو گئے۔ (نواب وقت، فلمی سینکرین، 12، 18 اگسٹ 1992ء) چنانچہ ہم نے چند مورقوں والوں کے کیست حاصل کر کے سنے، جن کے بعض حصے بطور مونہ یہاں نقل کئے جا رہے ہیں۔ ان قولیوں سے تجویز اندمازہ لکھا جا سکتا ہے کہ قولیوں کے ذریعہ اولیاء کرام کس قسم کے اسلام کی تبلیغ فرمایا کرتے تھے اور آج لا تھاد لوگ مغربی ممالک میں قولیاں سن کر واقعی مسلمان ہوئے ہیں تو وہ کسی قسم کے مسلمان ہوئے ہیں۔

○ این زہرہ کو دو لہا بنا لیا گیا اولیاء انبیاء کو بلایا گیا مرجب، مرجب، مرجب، مرجب،

جانے کو مقدر ہے انسان کا عرس ہے آج محظی سمجھ بجان کا

○ ہر طرف آج رحمت کی برسات ہے، آج مکمل پر قفل مہمات ہے

ہر سو جلوہ آرائی ذات ہے، کوئی بھرنے پر سکھلوں حاجات ہے

جانے کو مقدر ہے انسان کا عرس ہے آج محظی سمجھ بجان کا، مرجب، مرجب، مرجب، مرجب،

(باقی حاشیہ لکھ صفر)

کے رقص، طوائفوں کے مجرے، تھیٹر اور فلموں کے مظاہر عام نظر آتے ہیں۔ دین خانقاہی کی انہی رنگ رلیوں اور عیاشیوں کے باعث گلگلی، محلے محلے، گاؤں گاؤں، شہر شہر، نت نئے مزار تعمیر ہو رہے ہیں۔

رجیم یارخان (ضلع پنجاب، پاکستان) میں دین خانقاہی کے علمبرداروں نے پیش درماہرین آثارِ قدیمه سے بھی زیادہ مہارت کا ثبوت دیتے ہوئے چودہ سال کے بعد راجحے خان بستی کے قریب برل بسریک ایک صحابی رسول ﷺ کی قبر تلاش کر کے اس پر نہ صرف مزار تعمیر کر دالا ہے بلکہ "صحابی رسول خیر بن ریج کا روضہ مبارک" کا بورڈ لگا کر اپنا کار و بار بھی شروع کر دیا ہے۔ ① گزشتہ چند سالوں سے ایک نئی رسم دیکھنے میں آ رہی ہے وہ یہ کہ اپنی اپنی خانقاہوں کی روشنی پڑھانے کے لئے بزرگوں کے مزارات پر رسول

(باتی حاشیہ گزشتہ صفحے سے)

○ وحدت ، وحدت ، وحدت ، وحدت ، وحدت

- تیرے خزانہ میں سوائے وحدت کے رکھا کیا ہے ؟
- مظہر ذات رب قدیر آپ ہیں ، دیگر آپ ہیں
- شاہ بغداد پیران میر آپ ہیں ، دیگر آپ ہیں
- پوری سرکار سب کی تمنا کرو
- ہر بھکاری کی داتا بھی جھوپی بھرو
- کے شے دی تھیں داتا کوں تھوڑے اے ، پوری کردا سواںیاں دی لوڑ اے
- گل جھوٹ نہیں اللہ دی سونہبہ میری ، توں پچے دلوں وکیجے ملگ کے
- دل گناہ گار دا نہیں توڑ دا ، خالی داتا کدے دی نہیں موڑدا
- جھوپی بھر دے گا مراداں نال تیری توں پچے دلوں وکیجے ملگ کے
- علی ساڑے دللاں وچ علی ساڑے ساہوں وچ علی ساڑے آسے پاسے علی اسے نگاہوں وچ
- علی دا ملک میں تے علی دا ملک میں تے علی دا ملک
- ہاڑاں تے طوفاناں وچ کنارا مولا علی اے ، دکھیاں دے دللاں دا سہارا مولا علی اے
- علی دا ملک میں تے علی دا ملک میں تے علی دا ملک
- نظر کرم دی کردا سوہنا ، خالی جھولیاں بھرو سوہنا
- جیروا دی ایہہ ورد پکاندا ، مرشد بیڑی پار لگاندا
- علی مولا علی مولا علی مولا دم علی علی مولا دم علی علی علی علی علی
- جہاں جہاں کرتی پچاں مولا علی دی ، اوہتاں تائیں مل گئی امان مولا علی دی
- دم علی دم علی دم علی مولا علی مولا علی مولا علی (نقل کفر، کفر بیاشد)

اکرم ﷺ کے اس مبارک سے عرس منعقد کئے جانے لگے ہیں۔ مسلمانوں کی اس حالت زار پر آج علامہ اقبال رحمہ اللہ کا یہ تبصرہ کس قدر درست ثابت ہو رہا ہے۔

ہو نکو نام جو قبروں کی تجارت کر کے  
کیا نہ پتو گے جو مل جائیں صنم پھر کے

دین خانقاہی کی تاریخ میں یہ دلچسپ اور انوکھا واقعہ بھی پایا جاتا ہے کہ ایک بزرگ شیخ حسین لاہور (1025ھ) ایک خوبصورت برہمن لڑکے "مادھوالا" پر عاشق ہو گئے، پرستاران اولیاء کرام نے "دونوں بزرگوں" کا مزار شالی مار باعث لاہور کے دامن میں تعمیر کر دیا جہاں ہر سال 8 جمادی الثانی کو دونوں "بزرگوں" کے مشترک نام "مادھوالا حسین" سے بڑی دھوم دھام سے عرس منعقد کرایا جاتا ہے، جسے زندہ دلان لاہور عرف عام میں میلہ چراغاں کہتے ہیں۔ "مادھوالا" کے دربار پر کندہ کتبہ بھی بڑا انوکھا اور منفرد ہے جس کے الفاظ یہ ہیں "مزار پر انوار، مرکز فیض و برکات، راز حسن کا امین، معشوق محبوب ناز نین، محبوب الحنف، حضرت شیخ مادھوال قادری لاہوری" یوں تو یہ مزار اور مقبرے تعمیر ہی عرسوں کے لئے کئے جاتے ہیں، چھوٹے چھوٹے قصبوں اور دیہاتوں میں نہ معلوم کتنے ایسے عرس منعقد ہوتے ہیں جو کسی گھنی اور شمار میں نہیں آتے، لیکن جو عرس ریکارڈ پر موجود ہیں ان پر ایک نظر ڈالئے اور اندازہ کیجئے کہ دین خانقاہی کا کاروبار کس قدر و سعت پذیر ہے اور حضرت امیں نے جاہل عوام کی اکثریت کو کس طرح اپنے شکنخوں میں جکڑ رکھا ہے۔ تازہ ترین اعداد و شمار کے مطابق پاکستان میں ایک سال کے اندر 634 عرس شریف منعقد ہوتے ہیں۔ گویا ایک مہینے میں 53 یا دوسرے الفاظ میں روزانہ 1.76 لینی پونے دو عدد عرس منعقد ہوتے ہیں جو عرس ریکارڈ پر نہیں یا جن کا اجراء دوران سال ہوتا ہے ان کی تعداد بھی شامل کی جائے تو یقیناً یہ تعداد دو عرس یومیہ سے بڑھ جائے گی۔ <sup>①</sup> ان اعداد و شمار کے مطابق مملکت خداداد اسلامی جمہوریہ پاکستان کی سرزی میں پر اب ایسا کوئی سورج طلوع نہیں ہوتا جب یہاں عرسوں کے ذریعے شرک و بدعت کا بازار گرم کر کے اللہ تعالیٰ کے غیظ و غضب کو دعوت نہ دی جاتی ہو۔ (العیاذ باللہ)

\*\*\*

<sup>①</sup> یہ اعداد و شمار شیع اسلامی قانونی ڈائری 1992ء سے لئے گئے ہیں۔

## پاکستان میں سال بھر میں منعقد ہونے والے عرسوں کی تفصیل

| تعداد    |              | عیسوی ہمینوں میں عرسوں کی تعداد |        | قری ہمینوں میں عرسوں کی تعداد |        |       |  |
|----------|--------------|---------------------------------|--------|-------------------------------|--------|-------|--|
| نمبر شار | مہینہ        | تعداد                           | مہینہ  | تعداد                         | مہینہ  | تعداد |  |
| 1        | محرم         | 41                              | جنوری  | 8                             | پوہ    | 3     |  |
| 2        | صفر          | 24                              | فروری  | 2                             | ماگھ   | 3     |  |
| 3        | ربیع الاول   | 40                              | مارچ   | 15                            | چاگن   | 3     |  |
| 4        | ربیع الثانی  | 18                              | اپریل  | 7                             | جیت    | 25    |  |
| 5        | جمادی الاول  | 24                              | مئی    | 11                            | بیساکھ | 5     |  |
| 6        | جمادی الثانی | 50                              | جون    | 11                            | جیٹھ   | 17    |  |
| 7        | رمضان        | 44                              | جولائی | 5                             | ہاڑھ   | 22    |  |
| 8        | شعبان        | 60                              | اگست   | 3                             | سماون  | 4     |  |
| 9        | رمضان        | 39                              | ستمبر  | 6                             | بھادوں | 2     |  |
| 10       | شوال         | 21                              | اکتوبر | 7                             | اسوچ   | 9     |  |
| 11       | ذوالقعدہ     | 22                              | نومبر  | 9                             | کاتک   | 8     |  |
| 12       | ذوالحجہ      | 38                              | دسمبر  | 4                             | مکھر   | 6     |  |
| 107      |              | 88                              |        |                               |        | 439   |  |

قری، عیسوی اور بکری ہمینوں کے حساب سے سال بھر میں منعقد ہونے والے عرسوں کی کل تعداد 634

عرسوں کے انعقاد میں قابل ذکر باتیں یہ ہیں کہ یہ مسلمہ دوران رمضان المبارک بھی پورے زورو شور سے جاری رہتا ہے۔ اس سے اندازہ لگایا جاسکتا ہے کہ دین خانقاہی میں اسلام کے بنیادی فرائض کا کس قدر احترام پایا جاتا ہے؟ یاد رہے رمضان المبارک کے روزوں کے بارے میں حدیث شریف میں ہے کہ ”نبی اکرم ﷺ نے روزہ خوروں کو جنم میں اس حالت میں دیکھا کہ اتنے لئکے ہوئے ہیں ان کے منہ

چیرے ہوئے ہیں جن سے خون بہر رہا ہے۔“ (ابن حزمیہ) ہندوستان کے ایک مشہور صوفی بزرگ حضرت بعلی قلندر کا عرس شریف بھی اسی مبارک مہینے (13 رمضان) میں پانی پت کے مقام پر منعقد ہوتا ہے۔ دین خانقاہی میں رمضان کے علاوہ باقی فرائض کا تناحر اتم پایا جا ہے اس کا اندازہ اس بات سے لگایا جاسکتا ہے کہ صوفیاء کے نزدیک تصور شیخ<sup>①</sup> کے بغیر ادا کی گئی نماز ناقص ہوتی ہے۔ حج کے بارے میں کہا جاتا ہے کہ مرشد کی زیارت حج بیت اللہ سے افضل ہے۔ دین اسلام کے فرائض کے مقابلے میں دین خانقاہی کے علمبردار خانقاہوں، مزاروں، درباروں اور آستانوں کو کیا مقام اور مرتبہ دیتے ہیں، اس کا اندازہ خانقاہوں میں لکھے گئے کتبوں یا اولیاء کرام کے بارے میں عقیدت مندوں کے لکھے ہوئے اشعار سے لگایا جاسکتا ہے۔ چند مثالیں ملاحظہ ہوں۔

- ① مدینہ بھی مطہر ہے مقدس ہے علی پور بھی  
ادھر جائیں تو اچھا ہے ادھر جائیں تو اچھا ہے
- ② مخدوم کا ججرہ بھی گلزار مدینہ ہے  
یہ کنج فریدی کا انمول گنیہ ہے
- ③ دل ترپتا جب روٹے کی زیارت کے لئے  
پاک پتن تیرے جھرے کو میں چوم آتا ہوں
- ④ آزو ہے کہ موت آئے تیرے کوچے میں  
رشک جنت تیرے کلیر کی گلی پاتا ہوں
- ⑤ چاچڑ وائلگ مدینہ دستے تے کوٹ مٹھن بیت اللہ  
ظاہر دے وچ پیر فریدن تے باطن دے وچ اللہ

ترجمہ: ”چاچڑ (جگہ کا نام) مدینہ کی طرح ہے اور کوٹ مٹھن (جگہ کا نام) بیت اللہ شریف کی طرح ہے، ہمارا مرشد، پیر فرید ظاہر میں تو انسان ہے لیکن باطن میں اللہ ہے۔“

بابا فرید گنج شکر کے مزار پر ”زبدۃ الانبیاء (یعنی تمام انبیاء کرام کا سردار) کا لکبہ لکھا گیا ہے۔ سید علاؤ الدین احمد صابری کلیر کے ججرہ شریف (پاک پتن) پر یہ عبارت کندہ ہے ”سلطان الاولیاء قطب

<sup>①</sup> تصور شیخ یہ ہے کہ دوران نماز اپنے مرشد کا تصور ذہن میں قائم کیا جائے۔

عالم، غوث الغیاث، ہشت وہ ہزار عالمین (ولیوں کا بادشاہ، سارے جہاں کا قطب الامصارہ ہزار جہانوں کے فریدوں کا سب سے بڑا فرید اور) حضرت لال حسین لاہور کے مزار پر ”غوث الاسلام والملین“ (اسلام اور مسلمانوں کا فرید اور) کا کتبہ لگا ہوا ہے۔ سید علی ہجویری کے مزار پر لگایا گیا تبتہ تو قرآنی آیات کی طرح عرسوں میں پڑھا جاتا ہے ”گنج بخش، فیض عالم، مظہر نورِ خدا (خزانے عطا کرنے والا، ساری دنیا کو فیض پہنچانے والا، خدا کے نور کے ظہور کی جگہ)

غور فرمائیے! جس دین میں توحید، رسمالت، نماز، روزے اور حج کے مقابلے میں پیروں، بزرگوں، عرسوں، مزاروں اور خانقاہوں کو یہ تقدس اور مرتبہ حاصل ہو وہ دین محمد ﷺ کے خلاف بغاوت نہیں تو اور کیا ہے۔ شاعر ملت علامہ اقبال رحمہ اللہ نے ارمغانِ حجاز کی ایک طویل نظم ”املیں کی مجلسِ شوریٰ“ میں املیں کے خطاب کی جو تفصیل لکھی ہے اس میں املیں مسلمانوں کو دین اسلام کا باعث بنانے کے لئے اپنی شوریٰ کے ارکان کو ہدایت دیتا ہے ان میں سب سے آخری ہدایت دین خانقاہی پر بڑا جامع تبصرہ ہے۔ ملاحظہ فرمائیں۔

مست رکھو ڈکر و فکر صبح گاہی میں اسے

پختہ تر کر دو مزاج خانقاہی میں اسے

ہمارے جائزے کے مطابق متنزہ بala 634 خانقاہوں یا آستانوں میں سے بیشتر گردیاں ایسی ہیں جو وسیع و عریض جا گیروں کی ماں کیں۔ صوبائی اسمبلی، قومی اسمبلی حتیٰ کہ سینٹ میں بھی ان کی نمائندگی موجود ہوتی ہے۔ صوبائی اور قومی اسمبلی کی نشتوں میں ان کے مقابلے کوئی دوسرا آدمی کھڑا ہونے کی جرأت نہیں کر سکتا۔

کتاب و سنت کے نفاذ کے علمبرداروں اور اسلامی انقلاب کے داعیوں نے اپنے راستے کے اس سنگ گراں کے بارے میں بھی کبھی سمجھیدگی سے غور کیا ہے؟

#### ④ فلسفہ وحدت الوجود، وحدت الشہو و اور حلول:

بعض لوگ یہ عقیدہ رکھتے ہیں کہ انسان عبادت اور ریاضت کے ذریعے اس مقام پر پہنچ جاتا ہے کہ اسے کائنات کی ہر چیز میں اللہ نظر آنے لگتا ہے یا وہ ہر چیز کو اللہ کی ذات کا جزء سمجھنے لگتا ہے، تصوف کی اصطلاح میں اس عقیدہ کو وحدت الوجود کہا جاتا ہے، عبادت اور ریاضت میں مزید ترقی کرنے کے بعد

انسان کی ہستی اللہ کی ہستی میں مد غم ہو جاتی ہے اور وہ دونوں (اللہ اور انسان) ایک ہو جاتے ہیں۔ اس عقیدے کو وحدت الشہود یا ”فنا فی اللہ“ کہا جاتا ہے۔ عبادت اور ریاضت میں مزید ترقی سے انسان کا آئینہ دل اس قدر طیف اور صاف ہو جاتا ہے کہ اللہ تعالیٰ کی ذات خود اس انسان میں داخل ہو جاتی ہے، جسے حلول کہا جاتا ہے۔

غور کیا جائے تو ان تینوں اصطلاحات کے الفاظ میں کچھ نہ کچھ فرق ضرور ہے لیکن نتیجہ کے اعتبار سے ان میں کوئی فرق نہیں اور یہ کہ ”انسان اللہ کی ذات کا جزء اور حصہ ہے۔“ یہ عقیدہ ہر زمانے میں کسی نہ کسی شکل میں موجود رہا ہے۔ ہندومت کے عقیدہ ”اوتاڑ“ بدھ مت کے عقیدہ ”نروال“ اور جین مت کے ہاں بت پرستی کی بنیاد بھی فلسفہ وحدت الوجود اور حلول ہے<sup>۱</sup> یہودیوں نے فلسفہ حلول کے تحت ہی حضرت عزیز ﷺ کو اللہ کا بیٹا (جزء) قرار دیا۔ عیسائیوں نے اسی فلسفہ کے تحت حضرت عیسیٰ ﷺ کو اللہ کا بیٹا (جزء) قرار دیا۔ مسلمانوں کے دو بڑے گروہوں اہل تشیع اور اہل تصوف کے عقائد کی بنیاد بھی بھی فلسفہ وحدت الوجود اور حلول ہے۔ صوفیاء کے سرخیل جناب حسین بن منصور حلاج (ایرانی) نے سب سے پہلے حکمل کھایا دعویٰ کیا کہ خدا اس کے اندر حلول کر گیا ہے اور آتا الحق (میں اللہ ہوں) کا نعرہ لگایا۔ منصور بن حلاج کے دعویٰ خدائی کی تائید اور توصیف کرنے والوں میں حضرت علی بن جبوری، پیران پیر شیخ عبدال قادر جیلانی اور سلطان الاولیاء خواجہ نظام الدین جیسے کبار اولیاء کرام شامل ہیں۔ ہم یہاں مثال کے طور پر جناب احمد رضا

<sup>۱</sup> مسلمانوں میں اس کی ابتداء عبد اللہ بن سبأ کی جو میں کا یہودی تھا، عبد بنی مخنثین میں یہودیوں کی ذات و رسولی کا انتقام لینے کے لئے منافقانہ طور پر عبد فاروقی (یا عبد عثمانی) میں ایمان لایا اپنے نام عزم ابرم برے کار لانے کے لئے حضرت علی بن مخدود کو مافقہ البشریت باور کرنا شروع کیا بالآخر اپنے معتقدین کا ایک ایسا حلقة پیدا کرنے میں کامیاب ہو گیا جو حضرت علی بن مخدود کو خداوند کا اصل حقدار اور باقی خلقنا کو غاصب کھینچنے لگا۔ اس گمراہ کن پر وہ بیگنٹے کے تیجے میں سیدنا حضرت عثمان بن مخدود کی مظاہونہ شہادت واقع ہوئی۔ جمل اور صفين کی خنزیر جگیں ہوئی۔ اس سارے عرصہ میں عبد اللہ بن سبأ اور اس کے پیروکار حضرت علی بن مخدود کا ساتھ دیتے تھے اور فتنے پیدا کرنے کے موقع تلاش کرتے رہے۔ حضرت علی بن مخدود سے محبت و عقیدت کے نام پر بالآخر اس نے حضرت علی بن مخدود کو اللہ تعالیٰ کا روپ یا اواتار کہنا شروع کر دیا اور شکل کشا، حاجت روا، عالم الشیع اور حاضر ناظر جیسی خدائی صفات ان سے منسوب کرنا شروع کر دیں۔ اس مقصد کے حصول کے لئے بعض روایات بھی وضع کی گئیں مثلاً جگ احمد میں جب رسول اکرم ﷺ ہو گئے تو جریل ﷺ نے آ کر کہا (اے محمد ﷺ!) نادیٰ و ای وحاشی و حوتی علی کو پکارو۔ جب رسول اکرم ﷺ نے یہ دعا پڑھی تو حضرت علی بن مخدود فوراً آپ کی مدد کوئے اور کفار کو قتل کر کے آپ ﷺ کو اور تمام مسلمانوں کو قتل ہونے سے بچا۔ (اسلامی تصوف میں غیر اسلامی تصوف کی آمیش، از پر فخر مومسلم چشتی، صفحہ 34)

خان بریلوی کے الفاظ نقل کرنے پر ہی التفاکر گئے۔ فرماتے ہیں ”حضرت موسیٰ علیہ السلام نے درخت سے سنائی اَنَّ اللَّهُ يَعْلَمُ مِنَ النَّاسِ هُوَ، كیا درخت نے یہ کہا تھا؟ حاشا، بلکہ اللہ نے، یونہی یہ حضرات (اویاء کرام) انالحق کہتے وقت شجر موسیٰ ہوتے ہیں۔“ (ادکام شریعت صفحہ 93) حضرت یا زیر بسطامی نے بھی اسی عقیدے کی بنیاد پر یہ دعویٰ کیا جانی ما عظم شانی (میں پاک ہوں میری شان بلند ہے) وحدت الوجود یا حلول کاظریہ مانے والے حضرات کو نہ تو خود خدا کی دعویٰ کرنے میں کوئی وقت محسوس ہوتی ہے، نہ ہی ان کے پاس کسی دوسرے کے دعویٰ خدا کی کوسترد کرنے کا کوئی جواز ہوتا ہے۔“ یہی وجہ ہے صوفیاء کی شاعری میں رسول اللہ ﷺ اور اپنے پیر و مرشد کو اللہ کاروپ یا اوتار کہنے کے عقیدہ کا اظہار بکثرت پایا جاتا ہے۔  
چند اشعار ملاحظہ ہوں:

- ① خدا کہتے ہیں جس کو مصطفیٰ معلوم ہوتا ہے  
جسے کہتے ہیں بندہ خود خدا معلوم ہوتا ہے
- ② بجائے تھے جو اِنَّى أَنَّى عَبْدَهُ کی بنسری ہر دم  
خدا کے عرش پر اِنَّى أَنَّى أَنَّ اللَّهَ بن کرکلیں گے
- ③ شریعت کا ڈر ہے وگرنہ یہ کہہ دوں  
خدا خود رسول خدا بن کے آیا
- ④ وہی جو مستوی عرش تھا خدا ہو کر  
اتر پڑا مدینہ میں مصطفیٰ ہو کر
- ⑤ بندگی سے آپ کی ہم کو خداوندی ملی  
ہے خداوند جہاں بندہ رسول اللہ کا

① شریعت و طریقت، ازمولا ناعبد الرحمن کیلائی، صفحہ نمبر 74

② یہاں ایک واقعہ کا ذکر ہے یقیناً قارئین کی دلچسپی کا باعث ہو گا جسے ”حقیقت الوجود“ کے مصنف عبدالحکیم انصاری نے اپنی کتاب میں تحریر کیا ہے جو کہ حسب ذیل ہے۔ ”ہمارے ایک چھٹی خاندان کے بیرونی صوفی جی کے نام سے مشہور ہیں، ایک دن میرے پاس آئے تو ہم مل کر چائے پینے لگے۔ چائے پینے پینے صوفی جی کے چہرے پر ”کیفیت“ کے اثر نمایاں ہوئے، چہرہ سرخ ہو گیا، آنکھوں میں لاں ڈورے امگھا لے، پھر کچھ کشکی سی حالت طاری ہوئی، یہاں کیک صوفی جی نے سراخیا اور کہنے لگے۔“ بھائی جان! میں نہ ہوں!“ اس پر میں نے زمین سے ایک تنکا اٹھایا اور اس کے دوپکارے کر کے صوفی جی سے کہا۔“ آپ خدا ہیں تو اسے جوڑ دیجئے۔“ صوفی جی نے دنوں ٹوٹے ہوئے نکزوں کو ملا کر ان پر ”توبہ“ فرمائی۔ یہیں کیا بنا تھا ساتھ ہی ان کی وہ کیفیت بھی غائب ہو گئی۔ جس کی وجہ سے وہ خدا کی دعویٰ کر رہے تھے۔“ (شریعت و طریقت، صفحہ نمبر 94)

⑥ پیرِ کامل صورتِ خلائقِ اللہ

لینی دید پیرِ کام دید کبریا

ترجمہ: ”کامل پیر گویا خلائقِ اللہ ہے، ایسے پیر کی زیارت خدا کی زیارت ہے۔“

⑦ جھلے لوگ جہاں دے بھلے پھر دے سب

سامنے دیکھ کے پیر نوں فیر وی پچھدے رب

ترجمہ: ”وہ لوگ بیوقوف ہیں اور بھلے ہوئے ہیں جو پیر کو اپنے سامنے دیکھ کر بھی رب کے بارے میں سوال کرتے ہیں۔“

⑧ مردان خدا ، خدا نہ باشد

لیکن زخدا ، جدا نہ باشد

ترجمہ: ”خدا کے بندے خدا تو نہیں ہوتے، لیکن خدا سے جدا بھی نہیں ہوتے۔“

⑨ اپنا اللہ میاں نے ہند میں نام

رکھ لیا خواجہ غریب نواز

⑩ چاچڑا وانگ مدینہ دستے کوٹ مٹھن بیت اللہ

ظاہر دے وچہ پیر فریدن تے باطن دے وچہ اللہ

جناب احمد رضا خان بریلوی نے رسول اکرم ﷺ میں اللہ تعالیٰ کے حلول کے ساتھ پیر ان پر شیخ

عبد القادر جیلانی میں رسول اکرم ﷺ کے حلول کو بھی تسلیم کیا ہے۔ فرماتے ہیں ”حضور پر نور (یعنی رسول

اکرم ﷺ)“ مع اپنی صفات جمال و جلال و مکال و افضال کے حضور پر نور سید نافعث اعظم پر بھی مجلى ہیں۔

جس طرح ذات احادیث (یعنی اللہ تعالیٰ) مع جملہ صفات و نعمتوں و جلالیت آئینہ محمدی میں تجلی فرماتے ہیں۔<sup>①</sup> (فتاویٰ افریقیۃ، صفحہ 101)

قدیم و جدید صوفیاء کرام نے فلسفہ وحدت الوجود اور حلول کو درست ثابت کرنے کے لئے بڑی طول و طویل بحثیں کی ہیں، لیکن اسی بات یہ ہے کہ آج کے سائنسی دور میں عقل اسے تسلیم کرنے کے لئے قطعاً تیار نہیں۔ جس طرح عیسائیوں کا عقیدہ تیئیٹ ”ایک میں سے تین اور تین میں سے ایک“ عام آدمی

کے لئے ناقابل فہم ہے اسی طرح صوفیاء کرام کا یہ فلسفہ کہ ”انسان اللہ میں یا اللہ انسان میں حلول کے ہوئے ہے۔“ ناقابل فہم ہے، اگر یہ فلسفہ درست ہے تو اس کا سیدھا سادھا مطلب یہ ہے کہ انسان ہی درحقیقت اللہ ہے اور اللہ ہی درحقیقت انسان ہے، اگر امر واقعہ یہ ہے تو پھر سوال پیدا ہوتا ہے کہ عابد کون ہے معبود کون؟ ساجد کون ہے مسجدوں کون؟ خالق کون ہے، خلائق کون؟ حاجت مند کون ہے، حاجت روا کون؟ مرنے والا کون ہے، مارنے والا کون؟ زندہ ہونے والا کون ہے اور زندہ کرنے والا کون؟ کنہگار کون ہے بخشنے والا کون؟ روز جزا حساب لینے والا کون ہے، دینے والا کون؟ اور پھر جزا یاسزا کے طور پر جنت یا جہنم میں جانے والے کون ہیں اور سمجھنے والا کون؟ اس فلسفہ کو تسلیم کرنے کے بعد انسان، انسان کا مقصد تخلیق اور آخرت، یہ ساری چیزیں کیا ایک معہدہ اور چیستاں نہیں بن جاتیں؟ اگر اللہ تعالیٰ کے ہاں واقعی مسلمانوں کا یہ عقیدہ قابل قبول ہے تو پھر یہودیوں اور عیسائیوں کا عقیدہ ”ابن اللہ“ کیوں قابل قبول نہیں؟ مشرکین مکہ کا یہ عقیدہ کہ انسان اللہ کا جزء ہے کیوں قابل قبول نہیں<sup>①</sup>؟ وحدت الوجود کے قائل بت پرستوں کی بت پرستی کیوں قابل قبول نہیں؟

حقیقت یہ ہے کہ کسی انسان کو اللہ تعالیٰ کی ذات کا جزء سمجھنا (یا اللہ تعالیٰ کی ذات میں مدغم سمجھنا) یا اللہ تعالیٰ کو کسی انسان میں مدغم سمجھنا ایسا کھلا اور عربیاں شرک فی الذات ہے جس پر اللہ تعالیٰ کا شدید غضب بھڑک سکتا ہے۔ عیسائیوں نے حضرت عیسیٰ گلکھ کو اللہ کا بیٹا (جزء) قرار دیا تو اس پر اللہ تعالیٰ نے قرآن مجید میں جو تبصرہ فرمایا ہے اس کا ایک ایک لفظ قابل غور ہے۔ ارشاد باری تعالیٰ ہے:

﴿لَقَدْ كَفَرَ الْدِيُّنَ قَالُوا إِنَّ اللَّهَ هُوَ الْمَسِيحُ ابْنُ مُرْيَمَ قُلْ فَمَنْ يَمْلِكُ مِنَ اللَّهِ شَيْئًا إِنْ أَرَادَ أَنْ يُهْلِكَ الْمَسِيحَ ابْنَ مُرْيَمَ وَأُمَّهَ وَمَنْ فِي الْأَرْضِ جَمِيعًا وَلَلَّهِ مُلْكُ السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضِ وَمَا بَيْنَهُمَا يَخْلُقُ مَا يَشَاءُ وَاللَّهُ عَلَىٰ كُلِّ شَيْءٍ قَدِيرٌ﴾ (17:5)

”یقیناً کفر کیا ان لوگوں نے جنہوں نے کہا مریم کا بیٹا، تھے ہی اللہ ہے۔ اے نبی کہوا گر اللہ، سچ ابن مریم کو اور اس کی ماں کو اور تمام زمین والوں کو ہلاک کر دینا چاہے تو کس کی مجال ہے کہ اس کو اس ارادے سے باز رکھے؟ اللہ تو زمین اور آسمانوں کا اور ان سب چیزوں کا مالک ہے جو زمین اور آسمان کے درمیان پائی جاتی ہیں جو کچھ چاہتا ہے پیدا کرتا ہے اور وہ ہر چیز پر قادر ہے۔“ (سورہ مائدہ، آیت نمبر 17)

<sup>①</sup> وَ جَعَلُوا اللَّهَ جُزْءًا (15:43) ترجمہ اور انہوں نے اس کے بندوں میں سے بعض کو اس کا جزء ہناذ الا۔ (سورہ الزخرف، آیت نمبر 15)

سورہ مریم میں اس سے بھی زیادہ سخت الفاظ میں ان لوگوں کو تنبیہ کی گئی ہے جو بندوں کو اللہ تعالیٰ کا جزء قرار دیتے ہیں۔ ارشاد مبارک ہے۔

﴿ وَقَالُوا تَخْدَ الرَّحْمَنَ وَلَدًا ۝ لَقَدْ جِئْتُمْ شَيْئًا إِذَا ۝ تَكَادُ السَّمُوَاتُ يَقْطُرُنَ  
مِنْهُ وَتَشَقَّقُ الْأَرْضُ وَتَخْرُجُ النِّجَابُ هَذَا ۝ إِنْ دَعْوَا إِلَّا رَحْمَنَ وَلَدًا ۝ ﴾ (91-88:19)

”وہ کہتے ہیں رحمٰن نے کسی کو بینا ہیا ہے سخت بیودہ بات ہے جو تم گھر لائے ہو قریب ہے کہ آسمان پھٹ پڑیں زمین شق ہو جائے اور پھاڑ گر جائیں اس بات پر کہ لوگوں نے رحمٰن کے لئے اولاد ہونے کا دعویٰ کیا ہے۔“ (سورہ مریم، آیت نمبر 88-91)

بندوں کو اللہ کا جزء قرار دینے پر اللہ تعالیٰ کے اس شدید غصہ اور ناراضگی کی وجہ صاف ظاہر ہے کہ کسی کو اللہ کا جزء قرار دینے کا لازمی نتیجہ یہ ہو گا کہ اس بندے میں اللہ تعالیٰ کی صفات تسلیم کی جائیں۔ مثلاً یہ کہ وہ حاجت رو اور اختیارات اور قوتوں کا مالک ہے یعنی شرک فی الذات کا لازمی نتیجہ شرک فی الصفات ہے اور جب کسی انسان میں اللہ تعالیٰ کی صفات تسلیم کر لی جائیں تو پھر اس کا لازمی نتیجہ یہ ہو گا کہ اس کی رضا حاصل کی جائے، جس کے لئے بندہ تمام مراسم عبودیت، رکوع و بجود، نذر و نیاز، اطاعت اور فرمابندراری، بجالاتا ہے یعنی شرک فی الصفات کا لازمی نتیجہ ہے شرک فی العبادات، گویا شرک فی الذات ہی سب سے بڑا دروازہ ہے۔ دوسری انواع شرک کا جیسے ہی یہ دروازہ کھلتا ہے ہر نوع کے شرک کا آغاز ہونے لگتا ہے تھی وجہ ہے کہ شرک فی الذات پر اللہ تعالیٰ کا غیظ و غضب اس قدر بھڑکتا ہے کہ ممکن ہے آسمان پھٹ جائے، زمین دوخت ہو جائے اور پھاڑ ریزہ ریزہ ہو جائیں۔

فلسفہ وحدت الوجود اور حلول کا یہ کھلم کھلا اور عربیاں تصادم ہے عقیدہ توحید کے ساتھ جس میں بے شمار مخلوق خدا پیری مریدی کے چکر میں آ کر پھنسی ہوئی ہے۔ دین اسلام کی باقی تعلیمات پر وحدت الوجود اور حلول کے کیا اثرات ہیں یہ الگ تفصیل طلب موضوع ہے جو ہماری کتاب کے موضوع سے ہٹ کر ہے اس لئے ہم مختصر آچد باتوں کی طرف اشارہ کرنے پر اکتفا کرتے ہیں۔

### (ل) رسالت :

صوفیاء کے نزدیک ولایت، نبوت اور رسالت دونوں سے افضل ہے۔ <sup>۱</sup> شیخ محی الدین ابن عربی

<sup>۱</sup> اہل شیعہ کے نزدیک بھی ولایت علی (یا امامت علی) نبوت سے افضل ہے، یہ ثابت کرنے کے لئے بعض روایات..... (یقین حاشیہ اگلے صفحہ پر)

فرماتے ہیں ”نبوت کا مقام درمیانی درج ہے ولی سے پیچے اور رسالت سے اوپر۔“<sup>①</sup> بازیزید بسطامی کا ارشاد ہے ”میں نے سمندر میں غوطہ لگایا جبکہ انبیاء اس کے ساحل پر ہی کھڑے ہیں۔“ نیز فرماتے ہیں ”میرا جھنڈا قیامت کے روز محمد ﷺ کے جھنڈے سے بلند ہو گا۔“<sup>②</sup> حضرت نظام الدین اولیاء فرماتے ہیں ”پیر کا فرمان، رسول اللہ ﷺ کے فرمان کی طرح ہے۔“<sup>③</sup> حافظ شیرازی کا ارشاد ہے ”اگر تجھے بزرگ پیرا پنے مصلی کو شراب میں رکنیں کرنے کا حکم دے تو ضرور کر کہ سالک (سلوک کی) منزلوں کے آداب سے ناواقف نہیں ہوتا۔

### (ب) قرآن و حدیث:

دین اسلام کی بنیاد قرآن و حدیث پر ہے لیکن صوفیاء کے نزدیک ان دونوں کا مقام اور مرتبہ کیا ہے اس کا اندازہ ایک مشہور صوفی عفیف الدین تسلیمانی کے اس ارشاد سے لگائیے ”قرآن میں توحید ہے کہاں؟ جو پورے کا پورا شرک سے بھرا ہوا ہے جو شخص اس کی اتباع کرے گا وہ کبھی تو حید کے بلند مرتبے پر نہیں پہنچ سکتا۔“<sup>④</sup> (امام ابن تیمیہ، اذ کون عمری، صفحہ 321)<sup>⑤</sup> حدیث شریف کے بارے میں جناب بازیزید بسطامی کا یہ تبصرہ پڑھ لینا کافی ہو گا ”تم (اہل شریعت) نے اپنا علم فوت شدہ لوگوں (یعنی محدثین) سے حاصل کیا ہے اور ہم نے اپنا علم اسی ذات سے حاصل کیا ہے جو ہمیشہ زندہ ہے (یعنی برادر است اللہ تعالیٰ سے) ہم لوگ کہتے ہیں میرے دل نے اپنے رب سے روایت کیا اور تم کہتے ہو فلاں (راوی) نے مجھ سے روایت کیا (اور اگر سوال کیا جائے کہ) وہ راوی کہاں ہے؟ جواب وہی کہ مر گیا ہے۔“<sup>⑥</sup> قرآن و حدیث کا یہ استہزا اور تمسخر اور اس کے ساتھ ہوائے نفس کی اتباع کے لئے ﴿خَدْثَنِي قَلْبِيْ عَنْ رَبِّيْ﴾ ”میرے دل نے میرے رب سے روایت کیا۔“ کا پرفریب جواز کس قدر جسارت ہے اللہ اور اس کے رسول (باقی حاشیہ گر شتر صفحے سے)..... روایات بھی وضع کی گئی ہیں۔ لَوْلَا أَعْلَمُ لَمَّا خَلَقَ (یعنی اگر علی نہ ہوتے تو اے محمد ﷺ میں تجھے بھی پیدا کرنا) (اسلامی تصوف میں غیر اسلامی تصوف کی آمیزش، صفحہ نمبر 83) اس سے قبل جنگ احد میں ناد علی کی روایت آپ پڑھ چکے ہیں، یہ عجیب اتفاق ہے کہ اہل تشیع اور اہل تصوف کے بنیادی عقائد بالکل یکساں ہیں، دونوں فرقہ طول کو تسلیم کرتے ہیں دونوں کی عقیدت کا مرکز حضرت علیؑ ہے، دونوں کے نزدیک ولایت نبوت سے افضل ہے۔ اہل تشیع کے ائمہ مصویں کا نکات کے ذریعہ ذرا کے مالک و مختار ہیں، جبکہ اہل تصوف کے اولیاء کرام ما فوق الفطرت قوت اور اختیارات کے مالک سمجھے جاتے ہیں۔

① شریعت و طریقت، صفحہ نمبر 118

② شریعت و طریقت، صفحہ نمبر 69

③ شریعت و طریقت، صفحہ نمبر 152

④ شریعت و طریقت، صفحہ نمبر 118

⑤ شریعت و طریقت، صفحہ نمبر 69

⑥ شریعت و طریقت، صفحہ نمبر 152

مَلَكُ الْجِنُومَ کے مقابلے میں؟ امام ابن الجوزی رحمہ اللہ اس باطل دعویٰ پر تبصرہ کرتے ہوئے فرماتے ہیں ”جس نے ﴿خَدَّثَنِي قَلْبِي عَنْ رَبِّي﴾ کہا اس نے درپرداہ اس بات کا اقرار کیا وہ رسول اللہ ﷺ سے مستغفی ہے، پس جو شخص ایسا دعویٰ کرے وہ کافر ہے۔“<sup>①</sup>

### (ج) عبادت اور ریاضت:

صوفیاء کے ہاں نماز، روزہ، زکاۃ اور حج وغیرہ کا جس قدر اہتمام پایا جاتا ہے اس کا تذکرہ اس سے قبل دین خانقاہی میں گزر چکا ہے۔ یہاں ہم صوفیاء کی عبادت اور ریاضت کے بعض ایسے خود ساختہ طریقوں کا ذکر کرنا چاہتے ہیں جنہیں صوفیاء کے یہاں بڑی قدر و منزلت سے دیکھا جاتا ہے لیکن کتاب و سنت میں ان کا جواز تو کیا شدید مخالفت پائی جاتی ہے۔ چند مثالیں ملاحظہ ہوں:

- ① پیران پیر (حضرت شیخ عبدال قادر جیلانی) پندرہ سال تک نماز عشاء کے بعد اور طلوع صبح سے پہلے ایک قرآن شریف ختم کرتے۔ آپ نے یہ سارے قرآن پاک ایک پاؤں پر کھڑے ہو کر ختم کئے۔
- ② نیز خود فرماتے ہیں ”میں 25 سال تک عراق کے جنگلوں میں تھا پھر تارہ ایک سال تک ساگ، گھاس اور چھکنی ہوئی چیزوں پر گزارہ کرتا رہا اور پانی ملطقاتہ پیا پھر ایک سال تک پانی بھی پیتا رہا پھر تیرے سال صرف پانی پر گزارہ رہا پھر ایک سال نہ کچھ کھایا نہ پیا نہ سویا۔“ <sup>③</sup> (غوث الشقین، صفحہ 83)
- ③ حضرت بائزید بسطامی 30 سال تک شام کے جنگلوں میں ریاضت و مجاہدہ کرتے رہے۔ ایک سال آپ حج کو گئے تو ہر قدم پر دو گانہ ادا کرتے تھے یہاں تک کہ بارہ سال میں مکہ معظمہ پہنچے۔ <sup>④</sup> (صوفیاء، نقشبندی، صفحہ 89)
- ④ حضرت معین الدین گنج شکر نے 40 روز کوئی میں بیٹھ کر چلہ کشی کی۔ <sup>⑤</sup> (تاریخ مشائخ چشت، صفحہ 155)

(178)

② تلہیں ایڈیشن، صفحہ نمبر 374

① فتوحات مکہ، زبان عربی، صفحہ نمبر 57، جلد اول

④ شریعت و طریقت، صفحہ نمبر 431

③ شریعت و طریقت، صفحہ نمبر 491

⑥ شریعت و طریقت، صفحہ نمبر 340

⑤ شریعت و طریقت، صفحہ نمبر 591

⑤ حضرت جنید بغدادی کامل 30 سال تک عشاء کی نماز پڑھنے کے بعد ایک پاؤں پر کھڑے ہو کر اللہ اللہ کرتے رہے۔ ① (صوفیاء نقشبند، صفحہ 89)

⑥ خواجہ محمد چشتی نے اپنے مکان میں ایک گہرائی وال کھداوار کھا تھا جس میں الٹے لٹک کر عبادت الہی میں مصروف رہتے۔ ② (سیر الاولیاء، صفحہ 46)

⑦ حضرت ملا شاہ قادری فرمایا کرتے ”تمام عمر ہم کو غسل جنابت اور احتمام کی حاجت نہیں ہوئی کیونکہ یہ دونوں غسل نکاح اور نیند سے متعلق ہیں، ہم نے نہ نکاح کیا ہے نہ سوتے ہیں۔ ③ (حدیقت الاولیاء، صفحہ 46)

(57)

عبادات اور ریاضت کے یہ تمام طریقے کتاب و سنت سے تو ذور ہیں، ہی لیکن تجب کی بات یہ ہے کہ جس قدر یہ طریقے کتاب و سنت سے ذور ہیں اسی قدر ہندو مذہب کی عبادات اور ریاضت کے طریقوں سے قریب ہیں۔ آئندہ صفات میں ہندو مذہب کا مطالعہ کرنے کے بعد آپ کو اندازہ ہو گا کہ دونوں مذاہب میں کس قدر ناقابل یقین حد تک یا گنجت اور ممانعت پائی جاتی ہے۔

#### (د) جزاوسزا:

فلسفہ وحدت الوجود اور حلول کے مطابق چونکہ انسان خود تو کچھ بھی نہیں بلکہ وہی ذات برحق کائنات کی ہر چیز (بشمل انسان) میں جلوہ گر ہے لہذا انسان وہی کرتا ہے جو ذات برحق چاہتی ہے۔ انسان اسی راستے پر چلتا ہے جس پر وہ ذات برحق چلانا چاہتی ہے۔

”انسان کا اپنا کوئی ارادہ ہے نہ اختیار“ اس نظریے نے اہل تصوف کے نزدیک نیکی اور برائی، حلال اور حرام، اطاعت اور نافرمانی، ثواب و عذاب، جزا و سزا کا تصور ہی ختم کر دیا ہے، یہی وجہ ہے کہ اکثر صوفیاء حضرات نے اپنی تحریروں میں جنت اور دروزخ کا تفسیر اور مذاق اڑایا ہے۔

حضرت نظام الدین اولیاء اپنے ملفوظات فوائد الفوائد میں فرماتے ہیں ”قيامت کے روز حضرت معروف کرخی کو حکم ہو گا بہشت میں چلو، وہ کہیں گے میں نہیں جاتا، میں نے تیری بہشت کے لئے عبادت نہیں کی تھی۔ چنانچہ فرشتوں کو حکم دیا جائے گا کہ انہیں نور کی زنجیروں سے جکڑ کر کھینچتے کھینچتے بہشت میں

④ شریعت و طریقت، صفحہ نمبر 431

① شریعت و طریقت، صفحہ نمبر 491

③ شریعت و طریقت، صفحہ نمبر 271

حضرت رابعہ بصری کے بارے میں کہا جاتا ہے کہ انہوں نے ایک روز داہنے ہاتھ میں پانی کا پیالہ اور باسیں ہاتھ میں آگ کا انگارہ لیا اور فرمایا یہ جنت ہے اور یہ جہنم ہے، اس جنت کو جہنم پر اپنڈیتی ہوں تاکہ نہ رہے جنت اور نہ رہے جہنم اور لوگ خالص اللہ کی عبادت کریں۔

### (ه) کرامات:

صوفیاء کرام، وحدت الوجود اور حلول کے قائل ہونے کی وجہ سے خدائی اختیارات رکھتے ہیں اس لئے زندوں کو مار سکتے ہیں، مردوں کو زندہ کر سکتے ہیں، ہوا میں اڑ سکتے ہیں، قسمیں بدل سکتے ہیں۔ چند مثالیں ملاحظہ ہوں:

- ① ”ایک دفعہ پیران پیر شیخ عبدالقادر جیلانی نے مرغی کا سالن کھا کر ہڈیاں ایک طرف رکھ دیں ان ہڈیوں پر ہاتھ رکھ کر فرمایا قسم بِإذْنِ اللَّهِ تَوَهْ مَرْغِيٌّ زَنْدَهُ هُوَّى۔“<sup>۲</sup> (سیرہ غوث، صفحہ نمبر 191)
- ② ”ایک گوئے کی قبر پر پیران پیر نے قسم بِإذْنِيٰ کہا قبر پھٹی اور مردہ گاتا ہوا نکل آیا۔“<sup>۳</sup> (تفہمت الماطر، صفحہ نمبر 19)
- ③ ”حضرت ابوالحق چشتی جب سفر کا ارادہ فرماتے تو دوسوآدمیوں کے ساتھ آنکھ بند کر کے فوراً منزل مقصود پر پہنچ جاتے۔“<sup>۴</sup> (تاریخ مشائخ چشت، ازمولا ناز کریا، صفحہ نمبر 192)
- ④ ”سید مودود چشتی کی وفات 97 سال کی عمر میں ہوئی آپ کی نمازِ جنازہ اول رجال الغیب (فوت شدہ بزرگ) نے پڑھی پھر عام آدمی نے، اس کے بعد جنازہ خود بخواڑ نے لگا اس کرامت سے بے شمار لوگوں نے اسلام قبول کیا۔“<sup>۵</sup> (تاریخ مشائخ چشت، صفحہ نمبر 160)
- ⑤ ”خواجہ عثمان ہارونی نے وضو کا دو گانہ ادا کیا اور ایک کمن بچے کو گود میں لے کر آگ میں چلے گئے اور دو گھنٹے اس میں رہے آگ نے دونوں پر کوئی اثر نہ کیا اس پر بہت سے آتش پرست مسلمان ہو گئے۔“<sup>۶</sup> (تاریخ مشائخ چشت، صفحہ نمبر 124)

۲ شریعت و طریقت، صفحہ نمبر 411

۱ شریعت و طریقت، صفحہ نمبر 500

۳ شریعت و طریقت، صفحہ نمبر 412

۴ شریعت و طریقت، صفحہ نمبر 418

۵ شریعت و طریقت، صفحہ نمبر 375

۶ شریعت و طریقت، صفحہ نمبر 74

⑥ ”ایک عورت خواجہ فرید الدین گنج شتر کے پاس روتی ہوئی آئی اور کہا دشائے نے میرے بے گناہ بچے کو تختہ دار پر لٹکا دیا ہے۔ چنانچہ آپ اصحاب سیمت وہاں پہنچے اور کہا: الہی! اگر یہ بے گناہ ہے تو اسے زندہ کر دے۔ لذکار زندہ ہو گیا اور ساتھ چلنے لگا۔ یہ کرامت دیکھ کر (ایک) ہزار ہندو مسلمان ہو گئے۔“

(اسرار الاولیاء، صفحہ 110-111)

⑦ ”ایک شخص نے بارگاہ غوثیہ میں لڑکے کی درخواست کی آپ نے اس کے حق میں دعا فرمائی، اتفاق سے لڑکی پیدا ہو گئی۔ آپ نے فرمایا اسے گھر لے جاؤ اور قدرت کا کر شمہ دیکھو جب کھرا آیا تو اسے لڑکی کی بجائے لڑکا پایا۔“ (سفینۃ الاولیاء، صفحہ نمبر 17)

⑧ ”پیران پیر غوث اعظم مدینہ سے حاضری دے کر ننگے پاؤں بنداد آرہے تھے۔ راستے میں ایک چور ملا جو لوٹنا چاہتا تھا۔ جب چور کو علم ہوا کہ آپ غوث اعظم ہیں تو قدموں پر گر پڑا اور زبان پر ڈیا سیئدی عبُد القادر شیعیا للہ“ جاری ہو گیا آپ کو اس کی حالت پر رحم آ گیا۔ اس کی اصلاح کے لئے بارگاہ الہی میں متوجہ ہوئے، غیب سے ندا آئی ”چور کو ہدایت کی رہنمائی کرتے ہو قطب بنادو۔“ چنانچہ آپ کی اک نگاہ فیض سے وہ قطب کے درجہ پر فائز ہو گیا۔“ (سیرت غوثیہ، صفحہ نمبر 640)

⑨ ”میاں اسماعیل لا ہو المرعوف میاں کالاں نے صحیح کی نماز کے بعد سلام پھیرتے وقت جب نگاہ کرم ذاتی تو دائیں طرف کے مقتدی سب کے سب حافظ بن گئے اور بائیں طرف کے ناظرہ پڑھنے والے۔“ (حدیقة الاولیاء، صفحہ نمبر 176)

⑩ ”خواجہ علاء الدین صابر کلیری کو خواجہ فرید الدین گنج شتر نے کلیر بھیجا ایک روز خواجہ صاحب امام کے مصلے پر بیٹھ گئے لوگوں نے منع کیا تو فرمایا ”قطب کا رتبہ قاضی سے بڑھ کر ہے، لوگوں نے زبردستی مصلی سے انھادیا، حضرت کو مسجد میں نماز پڑھنے کے لئے جگہ نہ ملی تو مسجد کو مخاطب کر کے فرمایا: لوگ سجدہ کر تھے ہیں تو بھی سجدہ کر۔ یہ بات سننے ہی مسجد مع چھت اور دیوار کے لوگوں پر گر پڑی اور سب لوگ ہلاک ہو گئے۔“ (حدیقة الاولیاء، صفحہ 70)

② شریعت و طریقت، صفحہ نمبر 299

① شریعت و طریقت، صفحہ نمبر 376

③ شریعت و طریقت، صفحہ نمبر 173

④ شریعت و طریقت، صفحہ نمبر 304

## (و) باطنیت:

کتاب و سنت سے براہ راست متصادم عقائد و افکار پر پردہ ڈالنے کے لئے اہل تصوف نے باطیت کا سہارا بھی لیا ہے۔ کہا جاتا ہے کہ قرآن و حدیث کے الفاظ کے دو دو معانی ہیں، ایک ظاہری و دوسرا باطنی (یا حقیقی) یہ عقیدہ باطیت کھلاتا ہے۔ اہل تصوف کے نزدیک دونوں معانی کو آپس میں وہی نسبت ہے جو حچلکے کو مخفی سے ہوتی ہے، یعنی باطنی معنی ظاہری معنی سے افضل اور مقدم ہیں۔ ظاہری معنی سے تو علماء واقف ہیں لیکن باطنی معنی کو صرف اہل اسرار و موز کا منبع اولیاء کرام کے مکافٹے، مرائبے، مشاہدے اور الہام یا پھر بزرگوں کا فیض اور توجہ قرار دیا گیا ہے جس کے ذریعے شریعت مظہرہ کی من مانی تاویلیں کی گئیں مثلاً قرآن مجید کی آیت ﴿وَاغْبُدْ رَبِّكَ حَتَّىٰ يَأْتِيَكَ الْقِيَنُ﴾ (15:99) کا ترجمہ یہ ہے کہ اپنے رب کی عبادت آخری گھڑی تک کرتے رہو جس کا آتا یقین ہے۔ (یعنی موت) (سورہ جمرات، آیت نمبر 99) اہل تصوف کے نزدیک یہ علماء (اہل ظاہر) کا ترجمہ ہے اس کا باطنی یا حقیقی ترجمہ یہ ہے کہ ”صرف اس وقت تک اپنے رب کی عبادت کرو جب تک تمہیں یقین (معرفت) حاصل نہ ہو جائے۔“ یقین یا معرفت سے مراد معرفت الہی ہے یعنی جب اللہ کی پیچان ہو جائے تو صوفیاء کے نزدیک نماز، روزہ، زکاۃ، حج اور متلاوت وغیرہ کی ضرورت باقی نہیں رہتی، اسی طرح سورہ بنی اسرائیل کی آیت نمبر 33 ﴿وَقَضَىٰ رَبُّكَ أَلَا تَعْبُدُوا إِلَّا إِيَّاهُ﴾ (یعنی تیرے رب نے فیصلہ کر دیا ہے کہ تم لوگ کسی کی عبادت نہ کرو مگر صرف اس کی۔“ یہ علماء کا ترجمہ ہے اور اہل اسرار و موز کا ترجمہ یہ ہے ”تم عبادت نہ کرو گے مگر وہ اسی (یعنی اللہ) کی ہوگی جس چیز کی بھی عبادت کرو گے۔“ جس کا مطلب یہ ہے کہ تم خواہ کسی انسان کو وجودہ کرو یا قبر کو یا کسی بخسے اور بت کو وہ درحقیقت اللہ ہی کی عبادت ہو گی۔

کلمہ توحید لا إِلَهَ إِلَّا اللَّهُ کا صاف اور سیدھا مطلب یہ ہے کہ ”اللہ کے سوا کوئی اللہ نہیں۔“ صوفیاء کے نزدیک اس کا مطلب یہ ہے کہ لا مُؤْجُودٌ إِلَّا اللَّهُ یعنی دنیا میں اللہ کے سوا کوئی چیز موجود نہیں۔ الکا ترجمہ موجود کر کے اہل تصوف نے کلمہ توحید سے اپنا نظریہ وحدت الوجود تو ثابت کر دیا لیکن ساتھ ہی کلمہ تو حید کو کلمہ شرک میں بدل ڈالا ﴿فَبَدَلَ الَّذِينَ ظَلَمُوا قُوْلًا غَيْرُ الَّذِي قَبِيلَ لَهُمْ﴾ (59:2) ”جبات ان سے کبھی گئی تھی ظالموں نے اسے بدل کر کچھ اور کر دیا۔“ (سورہ بقرہ، آیت نمبر 59)

باطلیت کے پردے میں کتاب و سنت کے احکامات اور عقائد کی من مانی تاویلوں کے علاوہ اہل تصوف نے کیف، جذب، مسی، استغراق، سکر (بے ہوشی) اور صحو (ہوش) جیسی اصطلاحات وضع کر کے ہمے چاہا حال قرار دے دیا ہے چاہا حرام شہر ادیا۔ ایمان کی تعریف یہ کی گئی کہ یہ دراصل عشق حقیقی (عشق الہی) کا دروس رنام ہے۔ اس کے ساتھ ہی یہ فلسفہ تراشائی کی عشق حقیقی کا حصول عشق مجازی کے بغیر ممکن ہی نہیں چنانچہ عشق مجازی کے سارے لوازمات غنا، موسیقی، رقص و سرود، سماع، دجد، حال وغیرہ اور حسن و عشق کی داستانوں اور جام و سیوکی باتوں سے لبریز شاعری مباح شہری۔ شیخ حسین لاہوری، جن کے ایک برہمن لڑکے کے ساتھ عشق کا قصہ ہم ”دین خانقاہی“ میں بیان کر چکے ہیں، کے بارے میں ”خنزیۃ الاصفیاء“ میں لکھا ہے کہ ”وہ بہلول دریائی کے خلیفہ تھے، چھتیس سال ویرانے میں ریاضت و مجاہدہ کیا۔ رات کو داتا گنج بخش کے مزار پر اعتکاف بیٹھتے۔ آپ نے طریقہ ملامتیہ اختیار کیا، ابرو کا صفائیا، ہاتھ میں شراب کا پیالہ، سرو دوغہ، چنگ ورباب، تمام قیود و شریعی سے آزاد جس طرف چاہتے تکل جاتے۔“<sup>۱</sup> یہ ہے وہ باطلیت، جس کے خوشنما پردے میں اہل ہوا و ہوس دین اسلام کے عقائد ہی نہیں اخلاق اور شرم و حیا کا دامن بھی تاریکرتے رہے اور پھر بھی بقول مولانا الطاف حسین حائل رحمہ اللہ عز

نہ توحید میں کچھ خلل اس سے آئے

نہ اسلام گڑے نہ ایمان جائے

قارئین کرام! فلسفہ و حدث الوجود اور حلول کے نتیجے میں پیدا ہونیوالی گمراہی کا یہ مختصر ساتھ اற ہے جس سے بخوبی اندازہ لگایا جاسکتا ہے کہ مسلمانوں کو الحاد اور کفر و شرک کے راستے پڑالنے میں اس باطل فلسفہ کا کتنا بڑا حصہ ہے؟

### ہندوپاک کا قدیم ترین مذہب، ہندو مت:

پندرہ سو سال قابل تحقیق، جہاں گرد آرین اقوام و سط ایشیاء سے آ کر را دی سندھ کے علاقے ہڑپہ اور موہنجو دڑو میں آباد ہوئیں۔ یہ علاقے اس وقت بر صغیر کی تہذیب و تمدن کا سرچشمہ سمجھے جاتے تھے۔ ہندوؤں کی پہلی مقدس کتاب ”رگ وید“ انہی آرین اقوام کے مفکرین نے لکھی جوان کے دیوی دیوتاؤں کی عظمت کے لیتوں پر مشتمل ہے۔ یہیں سے ہندو مذہب کی ابتداء ہوئی۔<sup>۲</sup> جس کا مطلب یہ ہے کہ ہندو

<sup>1</sup> مقدمہ ارتحاشاstry، از مولانا محمد اسماعیل ذرع، صفحہ نمبر 59

<sup>2</sup> شریعت و طریقت، صفحہ نمبر 204

نہب گزشتہ ساڑھے تین ہزار سال سے برصغیر کی تہذیب و تمدن، معاشرت اور مذاہب پر اثر انداز ہوتا چلا آ رہا ہے۔

ہندو مت کے علاوہ بدھ مت اور جین مت کا شمار بھی قدیم ترین مذاہب میں ہوتا ہے۔ بدھ مت کا باñی گوتم بدھ 563ق-م۔ میں پیدا ہوا اور 483ق-م۔ میں اسی سال کی عمر پا کرفوت ہوا جبکہ جین مت کا باñی مہا ویر جین 599ق-م۔ میں پیدا ہوا اور بہتر سال کی عمر پا کر 527ق-م۔ میں فوت ہوا۔ جس کا مطلب یہ ہے کہ یہ دونوں نہب بھی کم از کم چار پانچ سو سال قبل مسح سے برصغیر کی تہذیب و تمدن، معاشرت اور مذاہب پر اثر انداز ہو رہے ہیں۔

ہندو مت، بدھ مت اور جین مت، تینوں مذاہب و حدث الوجود اور حلول کے فلسفہ پر ایمان رکھتے ہیں۔ بدھ مت کے پیروکار گوتم بدھ کو اللہ تعالیٰ کا اوتار سمجھ کر اس کے جسموں اور مورتیوں کی پوجا اور پرستش کرتے ہیں۔ جین مت کے پیروکار مہا ویر کے مجسمے کے علاوہ تمام مظاہر قدرت مثلاً سورج، چاند، ستارے، ججر، شجر، دریا، سمندر، آگ اور ہوا وغیرہ کی پرستش کرتے ہیں۔ ہندو مت کے پیروکار اپنی قوم کی عظیم شخصیات (مردوں اور عورت) کے جسموں کے علاوہ مظاہر قدرت کی پرستش بھی کرتے ہیں۔ ہندو کتب میں اس کے علاوہ جن چیزوں کو قابل پرستش کہا گیا ہے ان میں گائے (نشول گائے کا کھن، دودھ، گھی، پیشاب اور گوبر) بیل، آگ، پیپل کا درخت، ہاتھی، شیر، سانپ، چوہے، سُور اور بندرا بھی شامل ہیں ان کے بت اور مجسم بھی عبادت کے لئے مندرجہ میں رکھے جاتے ہیں۔ عورت اور مرد کے اعضاء تناسل بھی قابل پرستش سمجھے جاتے ہیں چنانچہ شیو، جی، مہاراج کی پوجا اس کے مردانہ عضو تناسل کی پوجا کر کے کی جاتی ہے اور شکتی دیوی کی پوجا اس کے زنانہ عضو تناسل کی پوجا کر کے کی جاتی ہے۔<sup>①</sup>

برصغیر میں بت پرستی کے قدیم ترین تینوں مذاہب کے مختصر تعارف کے بعد ہم ہندو مت کی بعض تعلیمات کا تذکرہ کرنا چاہتے ہیں تاکہ یہ اندازہ ہو سکے کہ برصغیر ہندو پاک میں شرک کی اشاعت اور ترویج میں ہندو مت کے اثرات کس قدر گہرے ہیں۔

<sup>①</sup> گزشتہ دونوں دشواہندو پریشند کے بھارام چندر جی نے کھڑا اؤں کی پوجا اور پرستش کرنے کی ہمہ کتابات میں جو تصادیر شائع ہوئیں ان میں رام چند جی، اعلیٰ یتیم کی کھڑاویں پکڑ کر تظیما کھڑے نظر آ رہے ہیں۔ (ملحق ہونوانے وقت، ۱۸ اکتوبر ۱۹۹۲ء)، گوبرا اب نذکورہ بالا اشیاء کے ساتھ کھڑا اؤں بھی ہندوؤں کی مقدس اشیاء میں شامل ہو گئی ہیں۔

### (الف) ہندو ندہب میں عبادت اور ریاضت کے طریقے:

ہندو ندہب کی تعلیمات کے مطابق نجات حاصل کرنے کے لئے ہندو دور جنگلوں اور غاروں میں رہتے، اپنے جسم کو ریاضتوں سے طرح طرح کی تکلیفیں پہنچاتے گرمی، سردی، بارش اور بتلی زمینوں پر ننگے بدن رہتے اپنی ریاضتوں کا مقدس عمل سمجھتے جہاں یا اپنے آپ کو دیوانہ وار تکلیفیں پہنچا کر انگاروں پر لوٹ کر گرم سورج میں ننگے بدن پیٹھ کر، کانٹوں کے بستر پر لیٹ کر، درختوں کی شاخوں پر گھنٹوں لٹک کر اور اپنے ہاتھ کو بے حرکت بنایا کر، یا سر سے اوچا لے جا کر اتنے طویل عرصے تک رکھتے تاکہ وہ بے حس ہو جائیں اور سوکھ کر کاٹا بن جائیں۔ ان جسمانی آزار کی ریاضتوں کے ساتھ ساتھ ہندو مت میں دماغی اور روحانی مشقتوں کو بھی نجات کا ذریعہ سمجھا جاتا۔ چنانچہ ہندو تہبا شہر سے باہر غور و فکر میں مصروف رہتے اور ان میں سے بہت سے جھونپڑیوں میں اپنے گروکی رہنمائی میں گروپ بنایا کر بھی رہتے۔ ان میں سے کچھ گروپ بھیک پر گزارہ کرتے ہوئے سیاحت کرتے۔ ان میں سے کچھ ماوزا درہ ہند رہتے اور کچھ لنگوٹی باندھ لیتے۔ بھارت کے طول و عرض میں اس قسم کے چٹا دھاری یا نگ دھنگ اور خاکستر میلے سادھوؤں کی ایک بڑی تعداد جنگلوں، دریاؤں اور پہاڑوں میں کثرت سے پائی جاتی ہے اور عام ہندو معاشرے میں ان کی پوجا تک کی جاتی ہے۔<sup>①</sup>

روحانی قوت اور ضبط نفس کے حصول کی خاطر ریاضت کا ایک اہم طریقہ "یوگا" ایجاد کیا گیا جس پر ہندو مت بدھ مت اور جین مت کے پیروکار سمجھی عمل کرتے ہیں اس طریقہ ریاضت میں یوگی اتنی دیر تک سانس روک لیتے ہیں کہ موت کا شہر ہونے لگتا ہے دل کی حرکت کا اس پر اثر نہیں ہوتا۔ سردی، گرمی ان پر اثر انداز نہیں ہوتی یوگی طویل ترین فاقہ کے بعد بھی زندہ رہتے ہیں ارتھ شاستر کے نامہ نگار اس طرز ریاضت پر تبصرہ کرتے ہوئے آخر میں لکھتے ہیں کہ یہ ساری باتیں مغربی علم الاجسام ماہرین کے لئے جیان کن تو ہو سکتی ہیں لیکن مسلم صوفیاء کے لئے چند اس جیان کن نہیں، کیوں کہ اسلامی تصوف کے بہت سے سلسلوں بالخصوص نقشبندی سلسلے میں فنا فی اللہ یا فنا فی الشیخ یا ذکر قلب کے اوراد میں جس کے کئی طریقے ہیں جن پر صوفیاء عامل ہوتے ہیں۔<sup>②</sup>

یوگا عبادت کا ایک بھی نک نظارہ سادھوؤں اور یوگیوں کا دیکھتے ہوئے شعلہ فشاں انگاروں پر ننگے

② مقدمہ ارتھ شاستر، صفحہ نمبر 129

① مقدمہ ارتھ شاستر، صفحہ نمبر 99

قدم چلنا اور بغیر جلے سالم کل آنا، تیز دھار نو کیلے خبر سے ایک گال سے دوسرا گال تک اور ناک کے دونوں حصوں تک اور دونوں ہونٹوں کے آر پار خبر اتار دینا اور اس طرح گھنٹوں کھڑے رہنا تازہ کافٹوں اور فوکیلی کیلوں کے بستر پر لیٹے رہنا یا رات دن دونوں پیروں یا ایک پیر کے سہارے کھڑے رہنا، ایک ٹانگ اور ایک ہاتھ کو اتنے طویل عرصہ تک بے مصرف بنا دینا کہ وہ سوکھ جائے یا مسلسل اللئے لٹکر رہنا، ساری عمر ہر سو مرد اور بارش میں برہن رہنا، تمام عمر سنیا یعنی کوارٹر رہنا یا اپنے تمام اہل خانہ سے الگ ہو کر بلند پہاڑوں میں گیان دھیان وغیرہ بھی یوگا کی عبادت کے مختلف طریقے ہیں۔ اسے ہندو یوگی ہندو دھرم یا ویدا نت یعنی تصوف کے مظاہر قرار دیتے ہیں۔ ①

ہندو مت اور بدھ مت میں جنتر منتر اور جادو کے ذریعے عبادت کا طریقہ بھی راجح ہے عبادت کا یہ طریقہ اختیار کرنے والوں کو "شاستر" فرقہ کہتے ہیں۔ یہ لوگ جادوئی منتر جیسے آدم "پمنی اوم" یوگا کے انداز میں گیان دھیان کو نجات کا ذریعہ سمجھتے ہیں۔ قدیم ویدک لٹری پر بتاتا ہے۔ کہ سادھو اور ان کے بعض طبقات جادو اور سفلی عملیات میں مہارت حاصل کرنے کے عمل دہریا کرتے تھے اس فرقہ میں تیز بے ہوش کرنے والی شرابوں کا پینا، گوشت اور مچھلی کھانا، جنسی افعال کا بڑھ چڑھ کر کرنا، غلطتوں کو غذا بنا نہ ہبی رسموں کے نام پر قتل کرنا جیسی فتح اور مکروہ حرکات بھی عبادت سمجھی جاتی ہے۔ ②

### (ب) ہندو بزرگوں کے ماقبل الفطرت اختیارات:

جس طرح مسلمانوں کے ہاں غوث، قطب، نجیب، ابدال، ولی، فقیر، اور درویش وغیرہ مختلف مراتب اور مناصب کے بزرگ سمجھے جاتے ہیں، جنہیں ماقبل الفطرت قوت اور اختیارات حاصل ہوتے ہیں اسی طرح ہندوؤں میں رشی، منی، مہاتما، اوتار، سادھو سنت، سنیاسی، یوگی، شاستری، اور چھتر ویدی وغیرہ مختلف مراتب اور مناصب کے بزرگ سمجھے جاتے ہیں، جنہیں ماقبل الفطرت قوت اور اختیارات حاصل ہوتے ہیں ہندوؤں کی مقدس کتابوں کے مطابق یہ بزرگ ماضی حال اور مستقبل کو دیکھ سکتے ہیں، جنت میں دوڑتے ہوئے جاسکتے ہیں، دیوتاؤں کے دربار میں ان کا بڑے اعزاز سے استقبال کیا جاتا ہے ایسا تینی زبردست جادوئی طاقت کے مالک ہوتے ہیں کہ اگر چاہیں تو پہاڑوں کو اٹھا کر سمندر میں پھیک دیں یا ایک نگاہ سے

① بحوالہ سابق صفحہ نمبر 130

② بحوالہ سابق صفحہ نمبر 117

اپنے دشمنوں کو جلا کر خاکستر کر سکتے ہیں، تمام فضلوں کو برپا دکر سکتے ہیں، اگر یہ خوش ہو جائیں تو پورے شہر کو تباہی سے بچا لیتے ہیں، دولت میں زبردست اضافہ کر سکتے ہیں، قحط سالی سے بچا سکتے ہیں، دشمنوں کے حملے روک سکتے ہیں ① مفہومی وہ مقدس انسان ہیں جو کپڑا انہیں پہنتے ہوں اکابر طور پر باس استعمال کرتے ہیں، جن کی غذا ان کی خاموشی ہے، وہ ہوا میں اڑ سکتے ہیں اور پرندوں سے اوپر جاسکتے ہیں، یہ مفہومی انسان کے تمام پوشیدہ خیالوں کو جانتے ہیں، کیوں کہ انہوں نے وہ شراب پی ہوئی ہے جو عام انسانوں کے لئے زہر ہے۔ ② شیوی جی کے بیٹھے لارڈ گنیش کے بارے میں ہندوؤں کا یہ عقیدہ ہے کہ وہ کسی بھی مشکل کو آسان کر سکتے ہیں، اگر چاہیں تو کسی کے لئے بھی مشکل پیدا کر سکتے ہیں اس لئے پچھے جب پڑھنے کی عمر کو پہنچتا ہے تو سب سے پہلے اسے گنیش کی پوجا کرنا ہی سکھایا جاتا ہے۔ ③

### ہندو بزرگوں کی بعض کرامات:

ہندوؤں کی مقدس کتب میں اپنے بزرگوں سے منسوب بہت سی کرامات کا تذکرہ ملتا ہے ہم یہاں دو چار مثالوں پر ہی اکتفا کریں گے۔

① ہندوؤں کی مذہبی کتاب رامائن میں رام اور راون کا طویل قصہ دیا گیا ہے کہ رام اپنی بیوی کے ساتھ جنگلات میں زندگی بسر کر رہا تھا۔ لئکن کاراجاراون اس کی بیوی کو اغوا کر کے لے گیا رام نے ہنورام (بندروں کے شہنشاہ) کی مدد سے زبردست خونی جنگ کے بعد اپنی بیوی واپس حاصل کر لیں۔ مقدس قوانین کے تحت اسے بعد میں الگ کر دیا۔ سیتا یغم برداشت نہ کر سکی اور اپنے آپ کو ہلاک کرنے کے لئے آگ میں کوڈی اگنی دیوتا جو مقدس آگ کے مالک ہیں انہوں نے آگ کو حکم دیا جسکھ جائے اور سیتا کو نہ جلاجے اس طرح سیتا دیکھی ہوئی آگ سے سالم نکل آئی اور اپنے بے داع کردار کا ثبوت فراہم کر دیا۔ ④

② ایک بدھ مت کے درویش (بھکشو) نے یہ مجزہ دکھایا کہ ایک پتھر سے ایک ہی رات میں اس نے ہزاروں شاخ وال آم کا درخت پیدا کر دیا۔ (مقدمہ ارتحشاست، صفحہ نمبر 116-117)

۱ مقدمہ ارتحشاست، صفحہ نمبر 99-100 ۲ بحوالہ سابق صفحہ نمبر 98

۳ روز نامہ سیاست، کلام فکر و نظر مورخ 20 ستمبر 1991ء

۴ مقدمہ ارتحشاست، صفحہ نمبر 101-102

۵ ایک طرف بدھ مت کے بھکشو کا یہ مجزہ اور دوسرا طرف بدھ مت کے بانی کو تم بدھ کے بارے یہ دیکھ پڑھ لاحظہ ہو "حیدر آباد کی خوبصورت سا گھر جیل میں ایک چھوٹے چڑے سے گوم بدھ کا جسمہ پھیل کر جیل میں گریا جسمہ کا وزن 450 ٹن تھا اور..... (باقی حاشیہ اگلے صفحے پر)

③ محبت کے دیوتا (کاما) اور ان دیوی (رتی) اور ان دیوی دیوتاؤں کے دوست خاص طور سے موسم بہار کے خدا جب باہم کھلتے تو ”کاما دیوتا“ اپنے پھولوں کے تیروں سے ”شیو دیوتا“ پر بارش کرتے اور شیو دیوتا اپنی تیسری آنکھ سے ان تیروں پر نگاہ ڈالتے تو یہ تیز بھی ہوئی خاک کی شکل میں تباہ ہوجاتے اور وہ ہر قسم کے نقصان سے محفوظ رہتا کیوں کہ وہ جسمانی شکل سے آزاد تھا۔

④ ہندوؤں کے ایک دیوتا لارڈ گنیش کے والد شیو جی کے بارے میں روایت ہے کہ دیوی پاروتی<sup>②</sup> (ان کی بیوی کا نام) نے ایک دن تھیہ کیا کہ لارڈ شیوان کے عسل کے وقت شرارت عسل خانہ میں گھس کر انہیں پر بیٹھان کرتے ہیں چنانچہ اس کا سد باب کرنے کے لئے ایک انسانی پتلہ بنایا اور اس میں جان ڈال کر اسے عسل خانے کے دروازے پر پہرا دینے کے لئے بھٹاکیا پھر یہ ہوا کہ شیو جی حسب عادت دیوی پاروتی کو چھیڑنے کے لئے عسل خانہ کی سمت چلے آئے۔ ان کی حیرت کی انتہائی رہی جب انہوں نے عسل خانہ کے دروازے پر خوب صورت بچے کو پہرا دیتے ہوئے دیکھا شیو جی نے عسل خانے میں گھنے کی کوشش کی تو اس بچے نے راستہ روک لیا شیو جی کو اس مزاحمت پر اتنا غصہ آیا کہ انہوں نے ترشول (تین نوک کا نیزہ) سے اس کا سرکاث کرو دھڑ سے الگ کر دیا اور دیوی پاروتی کے لئے یہ قتل شدید صدمے کا موجب بنا جب شیو جی نے ملاز میں کو حکم دیا کہ کسی کا سرکاث کر لے آئیں شیو جی نے بچے کے دھڑ پر ہاتھی کا سر جما کر پھر سے جان ڈال دی اور دیوی پاروتی بچے کی نئی زندگی سے بہت خوش ہوئیں۔

ہندو مت کی تعلیمات کا مطالعہ کرنے کے بعد یہ اندازہ لگانا مشکل نہیں ہے کہ مسلمانوں کے ایک بڑے فرقہ ”اہل تصوف“ کے عقائد اور تعلیمات ہندو مذہب سے کس درجہ متاثر ہیں عقیدہ وحدت الوجود اور حلول یکساں۔ عبادات اور ریاضت کے طریقے یکساں۔ بزرگوں کے مافوق الفطرت اختیارات یکساں اور (بیان حاشیہ گزشتہ صفحے سے).....اسے 9 میکی کو بودھ پوریا کے موقع پر ثابت کشائی کے لئے نصب کیا جاتا تھا یہ مجسہ دنیا کا سب سے بڑا مجسہ تھا اس حادثہ میں (گوم بدھ کو بچاتے بچاتے) اس افراد جیل میں ڈوب گئے اور چھ افراد تھی ہو گئے (نوائے وقت 11 مارچ 1990ء) اُمرکیم کے مجبودوں کی محل تحقیقت تو یہی ہے خواہ بدھ مسٹوں کے ہوں یا ہندوؤں کے یا مسلمانوں کے لا الہ الا ہوئ فائی تُوفِّکُوُنَ (35:35) ترجمہ: اس اللہ تعالیٰ کے سوا کوئی دوسرا اللہ تھیں آخِرِ کہاں سے دھوکہ کھا رہے ہو۔ (سورۃ قاطرہ آیت نمبر 3)

② مقدمہ ارٹھ شاہ ستر صفحہ نمبر 90

③ ہندو اون ٹیوں شخصیتوں کے بیت اور مورتیاں تراش کر پہنچتے ہیں۔

④ روز نامہ سیاست، کالم، فکر و نظر، یمند آباد بہن۔ مورخ 20 ستمبر 1991ء

بزرگوں کی کرامات کا سلسلہ بھی یکساں۔ اگر کوئی فرق ہے تو وہ ہے صرف ناموں کا۔ تمام معاملات میں ہم آہنگی اور یکسانیت پالینے کے بعد ہمارے لئے ہندوستان کی تاریخ میں ایسی مثالیں باعث تجھ نہیں رہتیں کہ ہندو لوگ، مسلمان پیروں فقیروں کے مرید کیوں بن گئے اور مسلمان ہندو سادھوؤں اور جو گیوں کے گیان وصیان میں کیوں حصہ نہیں لیتے ⑤ اس اختلاط کا نتیجہ ہے کہ ہندو پاک کے مسلمانوں کی اکثریت جس اسلام پر آج عمل پیرا ہے اس پر کتاب و سنت کی بجائے ہندو و مذہب کے نقش کہیں زیادہ گہرے اور نمایاں ہیں۔

## ⑥ حکمران طبقہ

بر صغیر پاک و ہند میں شرک و بدعت کے اسباب تلاش کرتے ہوئے اکثر یہ بات کہی جاتی ہے چونکہ یہاں اسلام پہلی صدی ہجری کے آخر میں اس وقت پہنچا جب محمد بن قاسم رحمہ اللہ نے 93ھ میں سندھ فتح کیا اس وقت محمد بن قاسم رحمہ اللہ اور اس کی افواج کے جلد واپس چلے جانے کی وجہ سے اسلام خالص کتاب و سنت کی شکل میں پہنچا ہی نہیں ثانیاً اسلام کی یہ دعوت بڑے حدود پہنچانے پر تھی یہی وجہ ہے کہ بر صغیر کے مسلمانوں کی اکثریت کے افکار و اعمال میں مشرکانہ اور ہندو انسر سم و رواج بڑے واضح اور نمایاں ہیں۔

تاریخی اعتبار سے یہ بات درست ثابت نہیں ہوتی امر واقع یہ ہے کہ سرزی میں بر صغیر عہد فاروقی (15ھ) سے ہی صحابہ کرام نبی اللہ کے ورود مسعود سے بہرہ و رہنی شروع ہو گئی تھی عہد فاروقی اور عہد عثمانی میں اسلامی ریاست کے زنگیں آنے والے ممالک میں شام، مصر، عراق، یمن، ترکستان، سمرقند، بخارا، ترکی افریقہ اور ہندوستان میں مالا بار، جزائر سراندیپ، مالدیپ، گجرات، اور سندھ کے علاقے شامل تھے اس عرصہ میں سرزی میں ہند میں تشریف لانے والے صحابہ کرام نبی اللہ کی تعداد 37 تا 375 تا بیجن کی تعداد 37، اور تیج تا بیجن

۱ زبدۃ العارفین فدوۃ الالکمین حافظ غلام قادر اپنے زمانے کے قطب الاقاظہ اور غوث اعظم اور محجوب خدا تھے جن کا فیض روحانی ہر خاص و عام کے لئے اب تک جاری ہے یہی وجہ تھی کہ ہندو سکھ، یہسوسیانی، ہر قوم اور فرقہ کے لوگ آپ سے فیض روحانی حاصل کرتے تھے آپ کے عرس پر تمام فرقوں کے لوگ شامل ہوتے تھے۔ آپ کے تمام مریдан باصفا فیض روحانی سے مالا مال اور پابند شرع شریف ہیں (ریاض الالکمین صفحہ 272: بحوالہ شریعت و طریقت صوفیہ نمبر 477) وہ مری طرف اسامیلیہ فرقہ کے پیر شمس الدین صاحب شیری تشریف لائے تو تقدیر کر کے اپنے آپ کو یہاں کے باشندوں کے درمیں لے لیا ایک دن جب ہندو وہرے کی خوشی میں اس ربانی کر رہے تھے یہ صاحب بھی اس رقص میں شریک ہو گئے اور 28 گرباگیت تصنیف فرمائے اس طرح ایک دوسرے پیر صدر الدین صاحب (اسما میل) نے ہندوستان میں آ کر پانچ ہندو ائمہ "سادہ دیوی" (بڑا درویش) رکھ لیا اور لوگوں نے بتایا کہ وہ شوکا رسول اور تاریخ حضرت ملی میں خدا کی خلک میں ظاہر ہو چکا ہے اس کے پیر و صوفیوں کی زبان میں محمد اولیٰ کی تعریف میں لگن گایا کرتے تھے (اسلامی تصوف میں غیر اسلامی تصوف کی آمیزش صفحہ 33-32)

کی تعداد 15 بتائی جاتی ہے۔ ① گویا پہلی صدی ہجری کے آغاز میں ہی اسلام بر صغیر ہندوپاک میں خالص کتاب و سنت کی شکل میں پہنچ گیا تھا اور ہندو مت کے ہزاروں سالہ پرانے اور گھرے اثرات کے باوجود صحابہ کرام ﷺ، تابعین اور تابع تابعین حبہم اللہ کی سعی جیلیہ کے نتیجے میں مسلسل وسعت پذیر یافت۔ جو بات تاریخی حقائق سے ثابت ہے وہ یہ کہ جب کبھی موحد اور مومن افراد بر اقتدار آئے تو وہ اسلام کی شان و شوکت میں اضافے کا باعث بنے۔ محمد بن قاسم کے بعد سلطان سکنٹگین۔ سلطان محمد غزنوی اور سلطان شہاب الدین محمد غوری کا عہد (987ء - 1175ء) اس بات کا واضح ثبوت ہے کہ اس دور میں اسلام بر صغیر کی ایک زبردستی سیاسی اور سماجی قوت بن گیا تھا اس کے بر عکس جب کبھی مخدوٰر بے دین قسم کے لوگ سری آ رائے حکومت ہوئے تو وہ اسلام کی پسپائی اور رسولی کا باعث بنے اس کی ایک واضح مثال عہد اکبری ہے جس میں سرکاری طور پر لا إِلَهَ إِلَّا اللَّهُ أَكْبَرَ خَلِفَةُ اللَّهِ مُسْلِمَانُوں کا کلمہ قرار دیا گیا۔ اکبر کو دربار میں باقاعدہ سجدہ کیا جاتا، نبوت، وحی، حشر نشر اور جنت و دوزخ کا مناق اڑایا جاتا نہماز، روزہ، حج، زکوٰۃ اور دیگر اسلامی شعائر پر حکم کھلا اعترافات کے جاتے سود، جوا اور شراب حلال ٹھہرائے گئے۔ سور کو ایک مقدس جانور قرار دیا گیا ہندوؤں کی خوشنودی حاصل کرنے کے لئے گائے کا گوشت حرام قرار دیا گیا، دیوالی، دسمبر، راکھی، پونم شیواراتی جیسے تہوار ہندوانہ رسم کے ساتھ سرکاری سطح پر منائے جاتے (ملخصاً) ② حقیقت یہ ہے کہ ہندوستان میں ہندو منہج کے احیاء اور شرک کے پھیلاؤ کا اصل سبب ایسے ہی ہے دین اور اقتدار پرست مسلمان حکمران تھے۔

لتعمیم ہند کے بعد کا جائزہ لیا جائے تو یہ حقیقت اور بھی واضح ہو کر سامنے آتی ہے کہ شرک بدعت اور لادینیت کو پھیلانے یارو کنے میں حکمرانوں کا کروار بڑی اہمیت رکھتا ہے ہمارے نزدیک ہر پاکستانی کو اس سوال پر سمجھدی گی سے غور کرنا چاہیے کہ آخر وجہ کیا ہے کہ دنیا کی وہ واحد ریاست جو حکم و بیش نصف صدی قبل مغض کلمہ توحید لا إِلَهَ إِلَّا اللَّهُ بنا بر پر معرض وجود میں آئی تھی اس میں آج بھی کلمہ توحید کے نفاذ کا دور دور تک کوئی نشان نظر نہیں آ رہا؟ اگر اس کا سبب جہالت قرار دیا جائے تو جہالت ختم کرنے کی ذمہ داری بھی حکمرانوں کی تھی اگر اس کا سبب نظام تعلیم قرار دیا جائے تو نظام تعلیم کو بد لئے کی ذمہ داری بھی حکمرانوں پر تھی اگر اس کا سبب دین خلافتی قرار دیا جائے تو دین خلافتی کے علمبرداروں کو راست پر لانا بھی حکمرانوں کی ذمہ داری تھی لیکن الیہ تو یہ ہے کہ توحید کے نفاذ کے مقدس فریضہ کی بجا آوری توہی دوڑ کی بات ہمارے

۱۔ مذکورہ مقام ہند میں اشاعت اسلام "از غازی عزیز" ۲۔ توحید و احیائے دین از سید ابوالاعلیٰ مودودی صفحہ ۸۰

حکمران خود کتاب و سنت کے نفاذ کی راہ میں سب سے بڑی رکاوٹ بنتے آئے ہیں۔ سرکاری سطح پر شرعی حدود کو ظالمانہ قرار دینا، قصاص دیت اور قانون شہادت کو دینا تو کوئی کہنا، اسلامی شعائر کا مذاق اڑانا، سودی نظام کے تحفظ کے لئے عدالتوں کے دروازے کھنکھٹانا، عالیٰ قوانین اور فیصلی پلانگ جیسے غیر اسلامی منصوبے زبردستی مسلط کرنا، ثقافتی طائفوں، توالوں، مغفیوں اور موسيقاروں کو پذیرائی بخشنا۔ ①

سال نواز جشن آزادی جیسی تقاریب کے بہانے شراب و شباب کی محفلیں منعقد کرنا ہمارے عزت مآب حکمرانوں کا معمول بن چکا ہے۔ دوسرا طرف خدمت اسلام کے نام پر ہمارے بھی حکمران (الاماشاء اللہ) جو کارنا میں رسانجام دیتے چلے آ رہے ہیں ان میں سب سے نمایاں اور سرفہرست دین خلافتی سے عقیدت کا اظہار اور اس کا تحفظ ہے۔ شاید ہمارے حکمرانوں کے نزدیک اسلام کا سب سے امتیازی وصف یہی ہے کہ باñی پاکستان محمد علی جناح رحمہ اللہ سے لے کر مرحوم ضیاء الحق تک اور حکیم الامت علامہ محمد اقبال رحمہ اللہ سے لے کر مرحوم حفیظ جالندھری تک تمام لیڈروں کے خوبصورت سنگ مرمر کے مقش مزار تعمیر کرائے جائیں ان پر مجاور (گارڈ) متعین کئے جائیں قومی و نوں میں ان مزاروں پر حاضری دی جائے، پھلوں کی چادریں چڑھائی جائیں، سلامی دی جائے تجھ خوانی اور قرآن خوانی کے ذریعے انہیں ثواب پہنچانے کا شغل بنایا جائے تو یہ دین اسلام کی بہت بڑی خدمت ہے۔

یاد رہے باñی پاکستان محمد علی جناح کے مزار کی دیکھی بال اور حفاظت کے لئے باقاعدہ ایک الگ میجمنٹ بورڈ قائم ہے جس کے ملازم سرکاری خزانے سے تنخواہ پاتے ہیں گزشتہ برس مزار کے تقدس کے خاطرینہ کی سیٹی ٹاؤن کمیٹی نے مزار کے ارد گرد 6 فرلانگ کے علاقہ میں مزار سے بلند کسی بھی عمارت کی تعمیر پر پابندی عائد کرنے کا فیصلہ کیا ہے۔ (روزنامہ جگ، 13 اگست 1991ء)

1975ء میں شہنشاہ ایران نے سونے کا دروازہ سید علی ہجویری کے مزار کی نذر کیا تھا جسے پاکستان کے اس کے وقت کے وزیر اعظم نے اپنے ہاتھوں سے دربار میں نصب فرمایا۔ 1989ء میں وفاتی گورنمنٹ نے جھنگ میں ایک مزار کی تعمیر و تزیین کے لئے 68 لاکھ روپے کا عطیہ سرکاری خزانے سے ادا کیا۔ 1991ء میں سید علی ہجویری کے عرس کا افتتاح وزیر اعلیٰ پنجاب نے مزار کو 40 من عرق گلاب سے

① ایک خیافت میں وزیر اعظم نے پولیس بینز کی دکش دھنوں سے خوش ہو کر بینڈ ماسٹر کو پچاس ہزار انعام دیا (الاعتصام 5 جون 1995ء)

② یاد رہے کہ مکمل طرز میں بیت اللہ شریف کی عمارت کے ارد گرد بیت اللہ شریف سے دو گنگی بلند بالا عمارتیں موجود ہیں جو محمد الحرام کے بالکل قریب واقع ہیں اسی طرح مدینہ متورہ میں روضہ رسول کے ارد گرد روضہ مبارک سے دو گنگی بلند بالا عمارتیں موجود ہیں جن میں عام لوگ رہائش پذیر ہیں۔ علماء کرام کے نزدیک ان رہائش عمارتوں کی وجہ سے نتیجت اللہ شریف کا تقدس مجموع ہوتا ہے نہ روضہ رسول کا۔

③ صحیفہ الحدیث، کراچی 16 دسمبر 1989ء

خشل دے کر کیا۔ <sup>①</sup> جبکہ امسال ”داتا صاحب“ کے 948 ویں عرس کے افتتاح کے لئے جناب وزیر اعظم بنفس نفیس تشریف لے گئے۔ مزار پر پھولوں کی چادر چڑھائی، فاتحہ خوانی کی، مزار سے متصل مسجد میں نماز عشاء ادا کی اور دودھ کی سبیل کا افتتاح کیا نیز ملک میں شریعت کے نفاذ، کشمیر اور فلسطین کی آزادی، افغانستان میں امن و استحکام اور ملک کی یک جہتی، ترقی اور خوشحالی کے لئے دعائیں کی۔ <sup>②</sup> گزشتہ دنوں وزیر اعظم ازبکستان تشریف لے گئے جہاں انہوں نے چالیس لاکھ ڈال (تقریباً ایک کروڑ روپیہ پاکستانی) امام بخاری رحمہ اللہ کے مزار کی تعمیر کے لئے بطور عطیہ عنایت فرمائے۔ <sup>③</sup>

مذکورہ بالا چند مثالوں کے بین السطور، اہل بصیرت کے سمجھنے کے لئے بہت کچھ موجود ہے۔ ایسی سرزی میں، جس کے فرمائز و اخود یہ ”خدمت اسلام“ سرانجام دے رہے ہوں، وہاں کے عوام کی اکثریت اگر گلی گلی، محلہ محلہ، گاؤں گاؤں، شب و روز مراکز شرک قائم کرنے میں مصروف عمل ہوں تو اس میں تجھ کی کون سی بات ہے؟ کہا جاتا ہے انسانُ عَلَى دِينِ مُلُوكِهِمْ ”یعنی عوام اپنے حکمرانوں کے دین پر چلتے ہیں۔“

یہ دور اپنے برائیم کی ملاش میں ہے  
ضم کہہ ہے جہاں لا إِلَهَ إِلَّا اللَّهُ

پس چہ پاید کرو؟

جیسا کہ ہم پہلے واضح کر چکے ہیں کہ انسانی معاشرے میں تمام تر شر و فساد کی اصل بنیاد شرک ہی ہے شرک کا زہر جس تیزی سے معاشرے میں سرایت کر رہا ہے اسی تیزی سے پوری قوم پلاکت اور برپا دی کی طرف بڑھتی چلی جا رہی ہے۔ اس صورت حال کا تقاضا یہ ہے کہ عقیدہ توحید کا شعور رکھنے والے لوگ افرادی اور اجتماعی ہر سطح پر شرک کے خلاف جہاد کرنے کا عزم کریں۔ افرادی سطح پر سب سے پہلے اپنے اپنے گھروں میں اہل و عیال پر توجہ دیں، جن کے بارے میں اللہ تعالیٰ کا واضح حکم بھی ہے:

﴿وَيَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا إِذْ أَنْتُمْ فُؤُلُوْنَ فُؤُلُوْنَ فُؤُلُوْنَ وَأَهْلِنَّكُمْ نَازِرًا﴾

① روزنامہ جگ، 23 جولائی 1991ء

② روزنامہ جگ، 19 اگست 1992ء

③ مجلہ الدعوۃ، اگست 1992ء

”اے لوگو، جو ایمان لائے ہو! اپنے آپ کو اور اپنے اہل و عیال کو (جہنم کی) آگ سے بچاؤ۔“

(سورہ تحریم، آیت نمبر 6)

اس کے بعد اپنے عزیز واقر ب، دوست احباب پر توجہ دی جائے اور پھر گھر گھر، گلی گلی، محلہ محلہ اور بستی بستی جا کر عقیدہ توحید کی دعوت پیش کی جائے، لوگوں کو شرک کی ہلاکت خیزیوں اور بتاہ کاریوں سے آگاہ کیا جائے۔

اجتماعی سطح پر ملک میں اگر کوئی گروہ یا جماعت، خالص توحید کی بنیاد پر غلبہ اسلام کے لئے جدوجہد کر رہی ہو تو اس کے ساتھ تعاون کیا جائے۔ کوئی فرد یا ادارہ یہ مقدس فریضہ انجام دے رہا ہو تو اس کے ساتھ تعاون کیا جائے، کوئی اخبار، جریدہ یا رسالہ اس کا رخیر میں مصروف ہو تو اس کے ساتھ تعاون کیا جائے، شرک اپنے سامنے ہوتے دیکھنا اور پھر اسے روکنے یا مٹانے کے لئے جدوجہد نہ کرنا سر اسر اللہ تعالیٰ کے عذاب کو دعوت دینا ہے۔ ایک حدیث شریف میں ارشاد مبارک ہے:

”جب لوگ کوئی خلاف شرع کام ہوتا دیکھیں اور اسے نہ روکیں تو قریب ہے کہ اللہ تعالیٰ ان سب پر عذاب نازل فرمادے۔“ (ابن ب الجہ، ترمذی)

ایک دوسری حدیث شریف میں ارشاد مبارک ہے:

”اس ذات کی قسم! جس کے ہاتھ میں میری جان ہے تم دوسروں کو نیکی کا حکم دیتے رہو، اور برائی سے روکتے رہو ورنہ اللہ تعالیٰ تم پر عذاب نازل کر دے گا، پھر تم اس سے دعا کرو گے تو وہ تمہاری دعا بھی قبول نہیں کرے گا۔“ (ترمذی)

غور فرمائیے! اگر عام گناہوں سے لوگوں کو نہ روکنے پر اللہ تعالیٰ کا عذاب نازل ہو سکتا ہے تو پھر شرک، جسے خود اللہ تعالیٰ نے سب سے بڑا گناہ (ظلم) قرار دیا ہے، کونہ روکنے پر عذاب کیوں نازل نہ ہو گا؟ رسول اکرم ﷺ کا ارشاد مبارک ہے:

”جو شخص خلاف شرع کام ہوتا دیکھے تو اسے چاہئے کہ وہ اسے ہاتھ سے روکے، اگر اس میں طاقت نہ تو ہو پھر زبان سے روکے، اور اگر اس کی بھی طاقت نہ ہو تو پھر دل سے ہی برا جانے، اور یہ ایمان کا کمزور ترین درج ہے۔“ (مسلم شریف)

پس اے الی ایمان! اپنے آپ کو اللہ تعالیٰ کے عذاب سے بچاؤ اور ہر حال میں شرک کے خلاف جہاد کرنے کے لئے اٹھ کھڑے ہو، جو جان سے کر سکتا ہو وہ جان سے کرے۔ جو مال سے کر سکتا ہو، وہ مال سے کرے۔ جو باتھ سے کر سکتا ہو، وہ باتھ سے کرے۔ جو زبان سے کر سکتا ہو، وہ زبان سے کرے۔ جو قلم سے کر سکتا ہو، وہ قلم سے کرے۔ ارشاد باری تعالیٰ ہے:

﴿إِنْفِرُوا إِحْفَاقاً وَثِقَالاً وَجَاهِدُوا بِأَمْوَالِكُمْ وَأَنفُسِكُمْ فِي سَبِيلِ اللَّهِ ذَلِكُمْ خَيْرٌ لَكُمْ إِنْ كُنْتُمْ تَعْلَمُونَ ﴾ (41:9)

”نکلو، خواہ ہلکے ہو یا بھل اور جہاد کرو اللہ تعالیٰ کی راہ میں، اپنے مالوں اور اپنی جانوں کے ساتھ، یہ تہارے لئے بہتر ہے اگر تم جانو۔“ (سورہ توبہ، آیت نمبر 41)



## النِّيَّةُ

### نیت کے مسائل

**مسئلہ 1** اعمال کے اجر و ثواب کا دار و مدار نیت پر ہے۔

عَنْ عُمَرَ بْنِ الْخَطَّابِ قَالَ : سَمِعْتُ رَسُولَ اللَّهِ يَقُولُ ((إِنَّمَا الْأَعْمَالَ بِالنِّيَّاتِ وَإِنَّمَا لِكُلِّ امْرِيٍّ مَا نَوَى فَمَنْ كَانَتْ هِجْرَتُهُ إِلَى دُنْيَا يُصِيبُهَا أَزَلَّ إِلَى امْرَأَةٍ يُنْكِحُهَا فَهِجْرَتُهُ إِلَى مَا هَاجَرَ إِلَيْهِ)) رواه البخاري ①

حضرت عمر بن خطاب رض کہتے ہیں کہ میں نے رسول اللہ ﷺ کو فرماتے ہوئے سنائے ”اعمال کا دار و مدار نیتوں پر ہے، ہر خص کو وہی ملے گا جس کی اُس نے نیت کی، لہذا جس شخص نے دنیا حاصل کرنے کی نیت سے ہجرت کی اسے دنیا ملے گی اور جس نے کسی عورت سے نکاح کے لئے ہجرت کی (اسے عورت ہی ملے گی) پس مہاجر نے جس مقصد کے لئے ہجرت کی اسی چیز کے لئے سمجھی جائے گی۔“ اسے بخاری نے روایت کیا ہے۔

عَنْ أَبِي عُبَيْدَةَ بْنِ مُحَمَّدٍ بْنِ عَمَّارٍ بْنِ يَاسِرٍ عَنْ أَبِيهِ قَالَ أَخَذَ الْمُشْرِكُونَ عَمَّارَ بْنَ يَاسِرَ قَلْمَ بِتَرْكُوَةَ حَتَّى سَبَّ النَّبِيَّ وَذَكَرَ الْهَتَّمَ بِخَيْرٍ ثُمَّ تَرَكُوَةَ فَلَمَّا آتَى رَسُولَ اللَّهِ قَالَ ((مَا وَرَأَءَكَ؟)) قَالَ : شَرُّ يَارَسُولَ اللَّهِ أَمَا تَرَكُثَ حَتَّى بِلْكَ مِنْكَ وَذَكَرْ أَلْهَتَهُمْ بِخَيْرٍ قَالَ ((كَيْفَ تَجِدُ قَلْبَكَ؟)) قَالَ : مُطْمَئِنًا بِالإِيمَانِ قَالَ ((إِنْ عَادُوا فَعَدُ)) رواه البخاري ②

حضرت ابو عبیدہ بن محمد بن عمار بن یاسر رض اپنے باپ سے روایت کرتے ہیں کہ حضرت عمار بن یاسر رض کو مشرکوں نے پکڑ لیا اور اس وقت تک نہ چھوڑا (یعنی سزا دیتے رہے) جب تک انہوں نے نبی صلوات اللہ علیہ وآلہ وسلم کی کیفیت کان بدء الوحی ای رسل اللہ ﷺ کا باب المرتد، باب المکرہ علی الردة ①

اکرم ﷺ کو گالی نہ دی اور ان کے معبدوں کا بھلائی سے تذکرہ نہ کیا۔ جب حضرت عمر بن شعبان رسول اکرم ﷺ کی خدمت میں حاضر ہوئے تو آپ ﷺ نے پوچھا ”کیا ہوا؟“ حضرت عمر بن شعبان نے عرض کیا ”بہت براہو یا رسول اللہ ﷺ! مجھے اس وقت تک نہیں چھوڑا گیا جب تک میں نے آپ ﷺ کے بارے میں نازیبا کلمات نہ کہے اور ان کے معبدوں کی تعریف نہیں کی۔“ آپ ﷺ نے پوچھا ”اپنے دل کی کیا کیفیت محوس کرتے ہو؟“ حضرت عمر بن شعبان نے عرض کیا ”ایمان پر پوری طرح مطمئن ہے۔“ تب آپ ﷺ نے ارشاد فرمایا ”اگر یہ مشرک دوبارہ ایسا کریں تو تو بھی ایسا ہی کرنا۔“ اسے یہی نے روایت کیا ہے۔

عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ قَالَ : قَالَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ (( إِنَّ اللَّهَ لَا يَنْظُرُ إِلَى صُورٍ كُمْ وَ أَمْوَالُكُمْ وَ لِكُنْ يَنْظُرُ إِلَى قُلُوبُكُمْ وَ أَخْمَالُكُمْ )) رَوَاهُ مُسْلِمٌ ①

حضرت ابو ہریرہؓ کہتے ہیں رسول اکرم ﷺ نے فرمایا ”اللہ تعالیٰ تمہاری صورتوں اور مالوں کو نہیں دیکھتا بلکہ تمہارے دلوں (کی نیت) اور اعمال دیکھتا ہے۔“ اسے مسلم نے روایت کیا ہے۔

عَنْ أَبِي الدَّرْدَاءِ قَالَ يَسْلُغُ بِهِ النَّبِيُّ ﷺ قَالَ ((مَنْ أَتَى فِرَاشَةً وَهُوَ يَنْوِي أَنْ يَقُومَ يُصَلِّي مِنَ الظَّلَلِ فَغَلَبَتْهُ غِنَيَّةٌ حَتَّى أَضَبَحَ كُتُبَ لَهُ مَا نَوَى وَ كَانَ نُونَةٌ صَدَقَةً عَلَيْهِ مِنْ رَبِّهِ عَزَّ وَجَلَّ )) رَوَاهُ البِسَائِيُّ ②

حضرت ابو درداءؓ کو نبی اکرم ﷺ کی بات پہنچی کی آپ ﷺ نے ارشاد فرمایا ”جو شخص (رات کو) اپنے بستر پر اس نیت سے لیٹا کر اٹھ کر تہجد کی نماز پڑھے گا، لیکن اس کی آنکھوں پر نینداس قدر غالب آگئی کہ صحیح ہو گئی تو اس کی نیت کا ثواب مل جائے گا اور اس کی نینداس کے رب کی طرف سے اس پر صدقہ شمار ہو گی۔“ اسے شائی نے روایت کیا ہے۔

\*\*\*

## فَضْلُ التَّوْحِيدِ

### توحید کی فضیلت

**مسئلہ 2** کلمہ توحید کا اقرار دین اسلام کا سب سے بنیادی رکن ہے۔

عَنْ أَبْنِ عَبَّاسٍ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُمَا أَنَّ النَّبِيَّ ﷺ بَعَثَ مُعَاذًا إِلَى الْيَمَنَ فَقَالَ ((إِذْعُهُمْ إِلَى شَهَادَةِ أَنْ لَا إِلَهَ إِلَّا اللَّهُ وَأَتَى رَسُولُ اللَّهِ فَإِنْ هُمْ أَطَاعُوا إِذْلِكَ فَأَعْلَمُهُمْ أَنَّ اللَّهَ قَدِ افْتَرَضَ عَلَيْهِمْ خَمْسَ صَلَواتٍ فِي كُلِّ يَوْمٍ وَلَيْلَةً فَإِنْ هُمْ أَطَاعُوا إِذْلِكَ فَأَعْلَمُهُمْ أَنَّ اللَّهَ افْتَرَضَ عَلَيْهِمْ صَدَقَةً فِي أَمْوَالِهِمْ تُؤْخَذُ مِنْ أَغْنِيَاهُمْ وَتُرْدَعُ عَلَى فَقْرَائِهِمْ)) رَوَاهُ البَخَارِيُّ ①

حضرت عبداللہ بن عباس (رض) سے روایت ہے کہ نبی اکرم ﷺ نے حضرت معاذ (رض) کو حاکم یمن پنا کر بھیجا تو فرمایا ”لوگوں کو (پہلے) لا إِلَهَ إِلَّا اللَّهُ اور پھر یہ کہ میں یعنی (محمد ﷺ) اللہ کا رسول ہوں، اس کی طرف دعوت دینا، اگر وہ اسے مان لیں تو پھر انہیں بتانا کہ اللہ تعالیٰ نے ہر دن رات میں ان پر پانچ نمازیں فرض کی ہیں اگر وہ اسے مان لیں تو پھر انہیں بتانا کہ اللہ تعالیٰ نے ان کے مالوں پر زکاۃ فرض کی ہے جو ان کے مالداروں سے وصول کی جائے گی اور ان کے فقراء کو دی جائے گی۔“ اسے بخاری نے روایت کیا ہے۔

**مسئلہ 3** غیر مسلم کلمہ توحید کا اقرار کر لے تو اسے قتل کرنا منع ہے۔

عَنْ أَسَاطِةَ بْنِ زَيْدِ ﷺ قَالَ بَعَثَنَا رَسُولُ اللَّهِ ﷺ فِي سَرِيرَةٍ فَصَبَّحْنَا الْحُرُوقَاتِ مِنْ جَهِينَةَ فَأَذْرَكَ رَجُلًا فَقَالَ لَا إِلَهَ إِلَّا اللَّهُ فَطَعَنَتْهُ فَوَقَعَ فِي نَفْسِي مِنْ ذَلِكَ فَذَكَرْنَاهُ لِلنَّبِيِّ ﷺ فَقَالَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ ((أَقَالَ لَا إِلَهَ إِلَّا اللَّهُ وَقَتَلَهُ)) قَالَ : قُلْتُ يَا رَسُولَ اللَّهِ

**إِنَّمَا قَالَهَا خَوْفًا مِنَ السِّلَاحِ قَالَ ((أَفَلَا شَفِقْتَ عَنْ قَلْبِهِ حَتَّى تَعْلَمَ أَقْانَاهَا أُمًّا لَا)) فَمَا زَالَ يُكَرِّرُهَا عَلَىٰ حَتَّى تَمَنَّيْتَ أَنْتَيْ أَسْلَمْتُ يَوْمَئِذٍ رَوَاهُ مُسْلِمٌ ①**

حضرت اسامہ بن زید رض کہتے ہیں کہ رسول اللہ ﷺ نے ہمیں ایک لشکر میں بھیجا، حرقات (ایک گاؤں کا نام) میں ہم نے جہینہ (قیلہ کا نام) سے صبح کے وقت جنگ کی۔ ایک آدمی سے میر اسما نہ ہوا تو اس نے لا إِلَهَ إِلَّا اللَّهُ پڑھا لیکن میں نے اسے برچھی سے مارڈا (بعد میں) میرے دل میں تشویش پیدا ہوئی (کہ میں نے غلط کیا یا صحیح؟) تو میں نے نبی اکرم ﷺ سے اس کا ذکر کیا۔ آپ ﷺ نے فرمایا ”کیا اس نے لا إِلَهَ إِلَّا اللَّهُ کہا اور تو نے اسے قتل کرڈا؟“ میں نے عرض کیا ”یا رسول اللہ ﷺ! اس نے تھیار کے ڈر سے کلمہ پڑھا تھا۔“ آپ ﷺ نے فرمایا ”کیا تو نے اس کا دل چیر کر دیکھ لیا تھا کہ تجھے پڑھ چل گیا اس نے غلوص دل سے پڑھا تھا یا نہیں؟“ پھر آپ ﷺ بار بار یہی بات ارشاد فرماتے رہے یہاں تک کہ میں نے آزو کی کاش! میں آج کے روز مسلمان ہوا ہوتا۔“ اسے مسلم نے روایت کیا ہے۔

**مسئلہ 4** کلمہ توحید پر ایمان گناہوں کے کفارہ کا باعث بنے گا۔

**عَنْ أَبِي ذِئْرٍ قَالَ أَتَيْتُ النَّبِيَّ وَهُوَ نَائِمٌ عَلَيْهِ تَوْبَةً أَبِي ضُرٍّ ثُمَّ أَتَيْتُهُ فَإِذَا هُوَ نَائِمٌ ثُمَّ أَتَيْتُهُ وَقَدِ اسْتَيْقَظَ فَجَلَسْتُ إِلَيْهِ فَقَالَ ((مَا مِنْ عَبْدٍ قَالَ لَا إِلَهَ إِلَّا اللَّهُ ثُمَّ مَاتَ عَلَى ذَلِكَ إِلَّا دَخَلَ الْجَنَّةَ)) قُلْتُ: وَإِنْ زَنِي وَإِنْ سَرَقَ قَالَ ((وَإِنْ زَنِي وَإِنْ سَرَقَ)) قُلْتُ وَإِنْ زَنِي وَإِنْ سَرَقَ قَالَ ((وَإِنْ زَنِي وَإِنْ سَرَقَ)) ثَلَاثَةُ ثُمَّ قَالَ فِي الرَّابِعَةِ ((عَلَى رَغْمِ أَنْفِ أَبِي ذِئْرٍ)) قَالَ : فَخَرَجَ أَبُو ذِئْرٍ وَهُوَ يَتَوَلُّ وَإِنْ رَغْمَ أَنْفِ أَبِي ذِئْرٍ رَوَاهُ مُسْلِمٌ ②**

حضرت ابوذر رض کہتے ہیں میں رسول اکرم ﷺ کی خدمت میں حاضر ہوا۔ آپ ایک سفید کپڑے میں سور ہے تھے۔ میں دوبارہ حاضر ہوا تب بھی آپ سور ہے تھے، میں تیسری بار آیا تو آپ ﷺ جاگ رہے تھے، میں آپ کے پاس بیٹھ گیا۔ آپ ﷺ نے فرمایا ”جس شخص نے لا إِلَهَ إِلَّا اللَّهُ کہا اور اسی پر مرا، وہ جنت میں داخل ہوگا۔“ میں نے عرض کیا ”خواہ زنا کیا ہو یا چوری کی ہو؟“ آپ ﷺ نے ارشاد فرمایا ”خواہ زنا کیا ہو خواہ چوری کی ہو۔“ میں نے عرض کیا ”خواہ زنا کیا ہو یا چوری کی ہو؟“ آپ

① کتاب الایمان ، باب تحریره قتل الكافر بعد قوله لا إِلَهَ إِلَّا اللَّهُ

کتاب الایمان ، باب من مات لا يشرک بالله شيئاً دخل الجنة

②

③

صلی اللہ علیہ وسلم نے ارشاد فرمایا ”خواہ زنا کیا ہو خواہ چوری کی ہو۔“ میں نے عرض کیا ”خواہ زنا کیا ہو خواہ چوری کی ہو؟“ آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے ارشاد فرمایا ”خواہ زنا کیا ہو خواہ چوری کی ہو۔“ یہ بات آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے تین بار فرمائی۔ پھر چوتھی مرتبہ آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا ”خواہ ابوذر کی ناک خاک آلو دھو۔“ پس جب حضرت ابو ذر رضی اللہ عنہ (آپ کی مجلس سے اٹھ کر) باہر آئے تو کہہ رہے تھے ”خواہ ابوذر کی ناک خاک آلو دھو۔“ اسے مسلم نے روایت کیا ہے۔

عَنْ عَبْدِ اللَّهِ بْنِ عَمْرُو بْنِ الْعَاصِ قَالَ: سَمِعْتُ رَسُولَ اللَّهِ يَقُولُ ((إِنَّ اللَّهَ سَيَخْلِصُ رَجُلًا مِنْ أُمَّتِي عَلَى رَءُوسِ الْخَلَقِ يَوْمَ الْقِيَامَةِ فَيُنَشَّرُ عَلَيْهِ تِسْعَةَ وَتِسْعِينَ سِجْلًا كُلُّ سِجْلٍ مِثْلُ مَدِ الْبَصَرِ ثُمَّ يَقُولُ: أَتَنْكِرُ مِنْ هَذَا شَيْئًا؟ أَظَلَمَكَ كَتَبِي الْحَافِظُونَ فَيَقُولُ لَا يَأْرِبْ فَيَقُولُ أَفَلَكَ عَذْرٌ؟ فَيَقُولُ لَا يَأْرِبْ! فَيَقُولُ: بَلِي، إِنَّ لَكَ عِنْدَنَا حَسَنَةً، فَإِنَّهُ لَا ظُلْمَ عَلَيْكَ الْيَوْمَ فَيُخْرِجُ بِطَاقَةً فِيهَا: أَشْهَدُ أَنْ لَا إِلَهَ إِلَّا اللَّهُ وَأَشْهَدُ أَنَّ مُحَمَّدًا عَبْدُهُ وَرَسُولُهُ فَيَقُولُ: اخْحُضْ وَزِنَكَ فَيَقُولُ: يَا أَرَبْ مَا هَذِهِ الْبِطَاقَةُ مَعَ هَذِهِ السِّجَلَاتِ؟ فَقَالَ: إِنَّكَ لَا تُظْلِمُ، قَالَ: فَتَوَضَّعُ السِّجَلَاتُ فِي كُفَّةٍ، وَالْبِطَاقَةُ فِي كِفَةٍ فَطَاشَتِ السِّجَلَاتُ، وَثَقَلَتِ الْبِطَاقَةُ وَلَا يَنْقُلُ مَعَ اسْمِ اللَّهِ شَيْئًا)) (رواہ الترمذی ①)

حضرت عبد اللہ بن عمرو بن العاص رضی اللہ عنہم کہتے ہیں، میں نے رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کو فرماتے ہوئے ناہیں کہ قیامت کے دن اللہ تعالیٰ ساری مخلوق کے سامنے میری امت کے ایک آدمی کو لائے گا اور اس کے سامنے (گناہوں کے) کے ننانوے دفتر رکھ دیئے جائیں گے۔ ہر دفتر حد نگاہ تک پھیلا ہو گا پھر اللہ تعالیٰ اس آدمی سے پوچھتے گا ”تو اپنے ان اعمال میں سے کسی کا انکار کرتا ہے؟ کیا (نامہ اعمال تیار کرنے والے) میرے کتابوں نے تجھ پر ظلم تو نہیں کیا؟“ وہ آدمی کہے گا ”نہیں اللہ!“ پھر اللہ تعالیٰ پوچھتے گا (ان گناہوں کے بارے میں) ”تیرے پاس کوئی غدر ہے؟“ وہ آدمی کہے گا ”نہیں یا اللہ!“ اللہ تعالیٰ پھر ارشاد فرمائے گا ”اچھا شہر و اہمارے پاس تھا ری ایک بیکی بھی ہے اور آج تم پر کوئی ظلم نہیں ہو گا۔“ چنانچہ ایک کاغذ کا لکڑا

لایا جائے گا جس میں اشہدُ انْ لَا إِلَهَ إِلَّا اللَّهُ وَأَشْهَدُ أَنَّ مُحَمَّدًا عَبْدُهُ وَرَسُولُهُ تَحْرِيرٌ ہو گا۔ اللہ تعالیٰ ارشاد فرمائے گا ”نَامَةِ اعْمَالِ وَزْنٍ ہونے کی جگہ چلے جاؤ۔“ بندہ عرض کرے گا ”يَا اللَّهُ! اس چھوٹے سے کاغذ کے ٹکڑے کے کوئی نہیں کیا جائے گا۔“ کیا نسبت ہو سکتی ہے؟“ اللہ تعالیٰ ارشاد فرمائے گا ”بَنْدَے! آجْ تَمْ پِرْ كُوئِيْ ظَلْمٌ نَّهِيْسَ كَيْ جَاءَتْ گَانَهُوْنَ كَيْ هَرْ چَھُوْنَ بُدْعَى عَلَى حَسَابِ ضَرُورٍ ہو گَا۔“ رسول اللہ ﷺ نے فرمایا ”گناہوں کے ڈھیر ترازو کے ایک پلڑے میں اور کاغذ کا ٹکڑا دوسرا پلڑے میں رکھ دیا جائے گا، گناہوں کے دفتر ہلکے ثابت ہوں گے اور کاغذ کا ٹکڑا بھاری ہو جائے گا۔ (پھر آپ ﷺ نے ارشاد فرمایا) ”اللہ تعالیٰ کے نام سے زیادہ کوئی چیز بھاری نہیں ہو سکتی۔“ اسے ترمذی نے روایت کیا ہے۔

**عَنْ أَنَسِ بْنِ مَالِكٍ قَالَ سَمِعْتُ رَسُولَ اللَّهِ يَقُولُ (قَالَ اللَّهُ تَبَارَكَ وَتَعَالَى يَا أَبْنَاءَ آدَمَ إِنَّكُمْ مَا دَعَوْتُنِي وَرَجُوتُنِي غَفُرْتُ لَكُمْ عَلَى مَا كَانَ فِيْكُمْ وَلَا أَبْلَغْتُ يَا أَبْنَاءَ آدَمَ لَوْ بَلَغْتُ ذُنُوبَكُمْ عَنَّا نَسْمَاءٌ ثُمَّ أَسْتَغْفِرُتُنِي غَفُرْتُ لَكُمْ وَلَا أَبْلَغْتُ يَا أَبْنَاءَ آدَمَ إِنَّكُمْ لَوْ أَتَيْتُنِي بِقُرَابَ الْأَرْضِ خَطَايَاً ثُمَّ لَقِيْتُنِي لَا تُشْرِكُ بِنِي شَيْئًا لَا تَيْمِنُكَ بِقُرَابِهَا مَغْفِرَةً) رَوَاهُ التَّرْمِذِيُّ ① (حسن)**

حضرت انس بن مالکؓ نبیؓ کہتے ہیں میں نے رسول اللہ ﷺ کو فرماتے ہوئے سنا ہے، اللہ تعالیٰ فرماتا ہے ”اے ابن آدم! تو جب تک مجھے پکارتار ہے گا اور مجھے سے بخشش کی امید رکھے گا میں مجھے سے سرزد ہونے والا ہرگنا بخشار ہوں گا، اے ابن آدم! مجھے کوئی پرواہ نہیں اگر تمہارے گناہ آسمان کے کنارے تک پہنچ جائیں اور تو مجھے سے بخشش طلب کرے تو میں تجھے بخش دوں گا، اے ابن آدم! مجھے کوئی پرواہ نہیں اگر تو روئے زمین کے برابر گناہ لے کر آئے اور مجھے اس حال میں ملے کہ کسی کوئی ساتھ شریک نہ کیا ہو تو میں روئے زمین کے برابر ہی تجھے مغفرت عطا کروں گا (یعنی سارے گناہ معاف کروں گا)۔“ اسے ترمذی نے روایت کیا ہے

**مسئلہ 5** خلوص دل سے کلمہ توحید کا اقرار کرنے والے کے لئے رسول اکرم ﷺ اسفارش کریں گے۔

**عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ عَنْ النَّبِيِّ قَالَ ((أَسْعَدَ النَّاسِ بِشَفَاعَتِي يَوْمَ الْقِيَامَةِ مَنْ قَالَ**

صحیح سنن الترمذی، للبانی، الجزء الثالث، رقم الحديث 2805

لَا إِلَهَ إِلَّا اللَّهُ خَالِصًا مِنْ قَلْبِهِ أَوْ نَفْسِهِ)) رَوَاهُ الْبَخَارِيُّ ①

حضرت ابو ہریرہ رض سے روایت ہے کہ نبی اکرم ﷺ نے فرمایا ”قیامت کے روز میری سفارش سے فیض یاب ہونے والے لوگ وہ ہیں جنہوں نے پچ دل سے یا (آپ ﷺ نے فرمایا) جی جان سے لَا إِلَهَ إِلَّا اللَّهُ كَاتِرًا رَكِيَّا ہے۔“ اسے بخاری نے روایت کیا ہے۔

عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ قَالَ : قَالَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ ((لِكُلِّ نَبِيٍّ دَعْوَةٌ مُسْتَجَابَةٌ فَتَعَجَّلْ مُكْلِلُ نَبِيٍّ دَعْوَتَهُ وَإِنَّى اخْبَثُ دَعْوَتِي شَفَاعَةً لِأُمَّتِي يَوْمَ الْقِيَامَةِ فَهُوَ نَائِلٌ إِنْ شَاءَ اللَّهُ مَنْ مَاتَ مِنْ أُمَّتِي لَا يُشْرِكُ بِاللَّهِ شَيْئًا)) رَوَاهُ مُسْلِمٌ ②

حضرت ابو ہریرہ رض کہتے ہیں رسول اللہ ﷺ نے فرمایا ”ہر نبی کے لئے ایک دعا ایسی ہے جو ضرور قبول ہوتی ہے، تمام انبیاء نے وہ دعا دینا ہی میں مانگ لی، لیکن میں نے اپنی دعا قیامت کے دن اپنی امت کی شفاعت کے لئے محفوظاً کر رکھی ہے، میری شفاعت ان شاء اللہ ہر اس شخص کے لئے ہوگی جو اس حال میں مرا کہ اس نے کسی کو اللہ تعالیٰ کے ساتھ شریک نہیں کیا۔“ اسے مسلم نے روایت کیا ہے۔

**مسائلہ 6** عقیدہ توحید پر مرنے والا جنت میں داخل ہوگا۔

عَنْ عُثْمَانَ قَالَ : قَالَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ ((مَنْ مَاتَ وَهُوَ يَعْلَمُ أَنَّهُ لَا إِلَهَ إِلَّا اللَّهُ دَخَلَ الْجَنَّةَ)) رَوَاهُ مُسْلِمٌ ③

حضرت عثمان رض کہتے ہیں رسول اللہ ﷺ نے فرمایا ”جو شخص اس حال میں مرے کہ اسے لا إِلَهَ إِلَّا اللَّهُ كَاعِمٌ (یقین) ہو تو وہ جنت میں جائے گا۔“ اسے مسلم نے روایت کیا ہے۔

**مسائلہ 7** خلوص دل سے کلمہ توحید کا اقرار عرشِ الہی سے قربت کا ذریعہ ہے۔

عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ قَالَ : قَالَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ ((مَا قَالَ عَبْدٌ لَا إِلَهَ إِلَّا اللَّهُ قَطُّ مُخْلِصًا إِلَّا فُتُحِّتَ لَهُ أَبْوَابُ السَّمَااءِ حَتَّى تُفْضَى إِلَى الْعَرْشِ مَا اجْتَنَبَ الْكَبَائِرَ)) رَوَاهُ

① کتاب العلم ، باب الحرص على الحديث

② کتاب الإيمان ، باب أخبار النبي دعوة الشفاعة لامة

③ کتاب الإيمان ، باب الدليل على أن من مات على التوحيد دخل الجنة

(صحبی)

حضرت ابو ہریرہ رض کہتے ہیں رسول اللہ ﷺ نے فرمایا ”جب بندہ پے دل سے لا إله إلا الله کہتا ہے تو اس کے لئے آسان کے دروازے کھول دیجاتے ہیں یہاں تک کہ وہ عرش تک پہنچ جاتا ہے، بشرطیکہ کیرہ گناہوں سے بچتا ہے۔“ اسے ترمذی نے روایت کیا ہے۔

**خlos دل سے کلمہ توحید کی گواہی دینے والے پر جنم حرام ہے۔**

8

عَنْ أَنَّسِ بْنِ مَالِكٍ أَنَّ نَبِيَّ اللَّهِ وَمَعَاذَ بْنَ جَبَلَ رَدِيفَةَ عَلَى الرَّحْلِ قَالَ ((يَا مُعَاذُ !)) قَالَ لَيْكَ يَا رَسُولَ اللَّهِ وَسَعْدِيْكَ ، قَالَ ((يَا مُعَاذُ !)) قَالَ : لَيْكَ رَسُولَ اللَّهِ وَسَعْدِيْكَ ، قَالَ ((يَا مُعَاذُ !)) قَالَ : لَيْكَ رَسُولَ اللَّهِ وَسَعْدِيْكَ ، قَالَ ((مَا مِنْ عَبْدٍ يَشْهُدُ أَنْ لَا إِلَهَ إِلَّا اللَّهُ وَأَنْ مُحَمَّدًا عَبْدُهُ وَرَسُولُهُ إِلَّا حَرَمَةُ اللَّهِ عَلَى النَّارِ)) قَالَ : يَا رَسُولَ اللَّهِ ! أَفْلَأَ أَخْبَرُ بَهَا النَّاسَ فَيَسْتَبَشِّرُوْا . قَالَ ((إِذَا يَتَكَلُّوْا فَأَخْبَرُ بَهَا مُعَاذٌ عِنْدَ مَوْتِهِ تَائِيْمًا . رَوَاهُ مُسْلِمٌ ②

حضرت انس بن مالک رض سے روایت ہے کہ حضرت معاذ بن جبل رض رسول اللہ ﷺ کے پیچے سواری پر بیٹھے تھے۔ آپ ﷺ نے فرمایا ”اے معاذ!“ حضرت معاذ رض نے عرض کیا ”یا رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم! آپ کافر مانبردار حاضر ہے۔“ آپ ﷺ نے پھر فرمایا ”اے معاذ!“ حضرت معاذ رض نے عرض کیا ”یا رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم! آپ کافر مانبردار حاضر ہے۔“ آپ ﷺ نے فرمایا ”اے معاذ!“ حضرت معاذ رض نے عرض کیا ”یا رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم! آپ کافر مانبردار حاضر ہے۔“ رسول اکرم ﷺ نے فرمایا ”جو شخص گواہی دے کہ اللہ کے سوا کوئی اللہ نہیں اور محمد ﷺ اس کے بندے اور رسول ہیں، اللہ تعالیٰ اس کو جہنم پر حرام کر دے گا۔“ حضرت معاذ رض نے عرض کیا ”یا رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم! کیا میں لوگوں کو اس سے آگاہ نہ کروں تاکہ وہ خوش ہو جائیں؟“ آپ ﷺ نے ارشاد فرمایا ”پھر تو لوگ صرف اسی پر تکمیل کر لیں گے۔“ (اعمال کی فکر نہیں کریں گے) چنانچہ حضرت معاذ رض نے گناہ سے پہنچنے کے لئے مرتبے وقت یہ حدیث بیان کی۔ اسے مسلم نے روایت کیا ہے۔

① صحیح جامع الترمذی لللبانی الجزء الثالث رقم الحديث 2839

كتاب الإيمان، باب الدليل على أن من مات على التوحيد دخل الجنة

②

مسئلہ ۹

خلوص دل سے کلمہ توحید کا اقرار کرنے والا جنت میں جائے گا۔

عَنْ أَنَسِ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ قَالَ : قَالَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ ((مَنْ مَاتَ وَهُوَ يَشْهُدُ أَنَّ لَا إِلَهَ إِلَّا اللَّهُ وَأَنَّ مُحَمَّدًا رَسُولُ اللَّهِ صَادِقًا مِنْ قَلْبِهِ دَخَلَ الْجَنَّةَ)) رَوَاهُ أَحْمَدُ ①

حضرت انس بن مالکؓ کہتے ہیں رسول اللہ ﷺ نے فرمایا ”جو شخص اس حال میں مر اکر سچ دل سے گواہی دیتا تھا کہ اللہ کے سوا کوئی اللہ نہیں اور محمد ﷺ کے رسول ہیں، وہ جنت میں داخل ہو گا۔“ اسے احمد نے روایت کیا ہے۔

وضاحت : توحید کی فضیلت کے بارے میں نہ کوہ بالاتمام احادیث میں مؤود کے جنت میں جانے کی ضمانت کا مطلب یہ ہے کہ مؤود جسیے عمل چاہے کرتا رہے، وہ گناہوں کی سزا پائے بغیر سیدھا جنت میں چلا جائے گا، بلکہ ان تمام احادیث کا مفہوم یہ ہے کہ مؤود حداپنے گناہوں کی سزا بچکنے کے بعد، یا الشتعالیٰ کی طرف سے گناہ معاف کئے جانے کے بعد جنت میں ضرور جائے گا اور حس طرح مشرک کا داعیٰ ممکانہ جنم ہے، اسی طرح مؤود کا داعیٰ ممکانہ جنت ہو گا۔

\*\*\*

## اَهْمِيَّةُ التَّوْحِيدِ

### توحید کی اہمیت

**مسئلہ 10** عقیدہ توحید پر ایمان نہ لانے والے جہنم میں جائیں گے۔

عَنْ عَبْدِ اللَّهِ بْنِ مَسْعُودٍ قَالَ : قَالَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ ((مَنْ مَاكَ يَجْعَلُ لِلَّهِ بِئْدًا أَذْخَلَ النَّارَ)) رَوَاهُ الْبَخَارِيُّ ①

حضرت عبداللہ بن مسعود رضی اللہ عنہ کہتے ہیں رسول اللہ ﷺ نے فرمایا ”جو شخص اس حال میں مرے کہ اللہ تعالیٰ کے ساتھ کسی کو شریک ٹھہرایا تھا، وہ آگ میں داخل ہوگا۔“ اسے بخاری نے روایت کیا ہے۔  
عَنْ جَابِرِ بْنِ عَبْدِ اللَّهِ ﷺ قَالَ : سَمِعْتُ رَسُولَ اللَّهِ ﷺ يَقُولُ ((مَنْ لَقِيَ اللَّهَ لَا يُشْرِكُ بِهِ شَيْئًا دَخَلَ الْجَنَّةَ وَ مَنْ لَقِيَهُ يُشْرِكُ بِهِ شَيْئًا دَخَلَ النَّارَ)) رَوَاهُ مُسْلِمٌ ②

حضرت جابر بن عبد اللہ رضی اللہ عنہ کہتے ہیں، میں نے رسول اللہ ﷺ کو فرماتے ہوئے سنائے ”جس نے اللہ تعالیٰ سے اس حال میں ملاقات کی کہ اس کے ساتھ کسی کو شریک نہیں ٹھہرایا وہ جنت میں داخل ہوگا اور جو اللہ تعالیٰ سے اس حال میں ملا کہ اس نے اللہ تعالیٰ کے ساتھ شرک کیا ہو وہ جہنم میں جائے گا۔“ اسے مسلم نے روایت کیا ہے۔

**مسئلہ 11** توحید کا اقرار نہ کرنے والوں کو نبی سے قربت داری بھی جہنم کے عذاب سے نہیں بچا سکے گی۔

عَنِ ابْنِ عَبَّاسٍ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُمَا أَنَّ رَسُولَ اللَّهِ ﷺ قَالَ ((أَهُونُ أَهْلِ النَّارِ عَذَابًا

أَبُو طَالِبٍ وَهُوَ مُتَّعِلٌ بِنَعْيَنْ يَغْلُبُ مِنْهُمَا دِمَاغُهُ)) رَوَاهُ مُسْلِمٌ ③

۱) کتاب الایمان والندور، باب إذا قال والله لا اتكلم اليوم

۲) کتاب الایمان، باب الدليل على ان من مات لا يشرك بالله شيئاً دخل الجنة

۳) کتاب الایمان، باب شفاعة النبي لابی طالب والخفیف عنه بسبیله

حضرت عبداللہ بن عباس رضی اللہ عنہ سے روایت ہے کہ رسول اللہ ﷺ نے فرمایا ”جہنمیوں میں سے سب سے بُلکا عذاب ابوطالب کو ہو گا وہ آگ کی دو جو تیار پہنے ہوں گے جس سے ان کا دماغ کھول رہا ہو گا۔“ اسے مسلم نے روایت کیا ہے۔

**مسئلہ 12** رسول اکرم ﷺ نے حضرت معاذ بن عاصی کو شرک کرنے کی بجائے قتل ہو جانے یا آگ میں جل جانے کی نصیحت فرمائی۔

عَنْ مَعَاذِ بْنِ عَاصِيٍّ قَالَ : أَوْ صَانِيَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ بِعَشْرِ كَلِمَاتٍ قَالَ (( لَا تُشْرِكُ بِاللَّهِ شَيْئًا وَ إِنْ قُتِلْتَ وَ حُرِقْتَ وَ لَا تَعْفَنَ وَ الَّذِيْكَ وَ إِنْ أَمْرَاكَ أَنْ تَخْرُجَ مِنْ أَهْلِكَ وَ مَالِكَ وَ لَا تَتَرَكْنَ صَلَةً مَكْتُوبَةً مَتَعْمِدًا فَإِنَّ مَنْ تَرَكَ صَلَةً مَكْتُوبَةً مَتَعْمِدًا فَقَدْ بَرِئَتْ مِنْهُ ذِمَّةُ اللَّهِ وَ لَا تَشْرِبَنَ خَمْرًا فَإِنَّ رَأْسَ كُلِّ فَاحِشَةٍ وَ إِيَّاكَ وَ الْمُعْصِيَةِ فَإِنَّ بِالْمُعْصِيَةِ حَلَّ سَخْطُ اللَّهِ عَزَّ وَجَلَّ وَ إِيَّاكَ وَ الْفِرَارَ مِنَ الزَّحْفِ وَ إِنْ هَلَكَ النَّاسُ وَ إِذَا أَصَابَ النَّاسَ مُوتَانٌ وَ أَنْتَ فِيهِمْ فَاثْبِثْ وَ أَنْفِقْ عَلَى عِيَالِكَ مِنْ طَوْلِكَ وَ لَا تَرْفَعْ عَنْهُمْ غَصَّاكَ أَذْبَابًا وَ أَخْفَهُمْ فِي اللَّهِ )) رَوَاهُ أَخْمَدُ ①

حضرت معاذ بن عاصی سے روایت ہے کہ رسول اللہ ﷺ نے مجھے دس باتوں کی تاکید فرمائی ہے ① اللہ تعالیٰ کے ساتھ کسی کو شرک نہ کرنا، خواہ تمہیں قتل کر دیا جائے یا آگ میں جلا دیا جائے ② اپنے والدین کی نافرمانی نہ کرنا، خواہ وہ تمہیں تمہارے اہل اور مال سے الگ ہونے کا حکم دیں ③ جان بوجھ کر فرض نماز ترک نہ کرنا، کیونکہ جس نے فرض نماز جان بوجھ کر ترک کی وہ اللہ تعالیٰ کی حفاظت یا بخشش کے ذمہ سے نکل گیا ④ شراب نہ پینا، کیونکہ یہ تمام بے گریز کرنا، خواہ لوگ مر رہے ہوں ⑦ جب (کسی غصب نازل ہوتا ہے ⑥ میدان جنگ سے بھاگنے سے گریز کرنا، خواہ لوگ مر رہے ہوں ⑦ جب (کسی جگہ و بایا بیماری کے باعث) لوگ مر نے لگیں اور تم پہلے سے وہاں مقیم ہو تو وہیں ٹھہرے رہنا ⑧ اپنے اہل و عیال پر توفیق کے مطابق خرچ کرنا ⑨ اپنے اہل و عیال کو (وین پر چلانے کے لئے) لاٹھی کے استعمال سے گریز نہیں کرنا اور ⑩ اللہ تعالیٰ کے بارے میں انہیں ڈراتے رہنا۔“ اسے احمد نے روایت کیا ہے۔

① صحیح الترغیب والترہیب ، للالبانی ، کتاب الصلاۃ الترهیب عن ترک الصلاۃ تعتمدا

**مسئلہ 13** عقیدہ توحید پر ایمان نہ رکھنے والے کو اس کے نیک اعمال قیامت کے دن کوئی فائدہ نہیں دیں گے۔

عَنْ عَائِشَةَ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهَا قَالَتْ : قُلْتُ يَا رَسُولَ اللَّهِ إِنِّي جُذْعَانٌ كَانَ فِي الْجَاهِلِيَّةِ يَصِلُ الرَّحْمَ وَيُطْعِمُ الْمُسْكِينَ فَهَلْ ذَا كَ نَافِعَةُ قَالَ ((لَا يَنْفَعُهُ إِنَّهُ لَمْ يَقُلْ يَوْمًا رَبِّ اغْفِرْلِي خَطِيئَتِي يَوْمَ الدِّينِ )) رَوَاهُ مُسْلِمٌ ①

حضرت عائشہؓ سے روایت ہے کہ میں نے رسول اللہ ﷺ سے عرض کیا ”جدعاں کا بیٹا زمانہ جاہلیت میں صلہ رحمی کرتا تھا، مسکین کو کھانا کھلاتا تھا کیا یہ کام اسے فائدہ دیں گے؟“ آپ ﷺ نے ارشاد فرمایا ”اسے کچھ فائدہ نہ دیں گے کیونکہ اس نے کبھی یوں نہیں کہا“ اے میرے رب! قیامت کے دن میرے گناہ معاف فرمانا۔“ اسے مسلم نے روایت کیا ہے

**مسئلہ 14** عقیدہ توحید پر ایمان نہ رکھنے والے کو مرنے کے بعد کسی دوسرے شخص کی دعا یا نیک عمل کا ثواب نہیں پہنچتا۔

عَنْ عَبْدِ اللَّهِ بْنِ عَمْرِو رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ أَنَّ الْعَاصِ أَبْنَ وَأَئِلَّ نَذْرَ فِي الْجَاهِلِيَّةِ أَنْ يَنْحَرِ مَائَةَ بَدْنَةَ وَأَنْ هِشَامَ بْنَ الْعَاصِ نَحْرَ حِصْنَةَ خَمْسِينَ بَدْنَةً وَأَنْ عُمَرًا وَأَسَّلَ النَّبِيَّ ﷺ عَنْ ذَلِكَ فَقَالَ ((أَمَا أَبُوكَ فَلَوْ كَانَ أَقْرَأَ بِالْتَّوْحِيدِ فَصُمِّتَ وَتَصَدَّقَتْ عَنْهُ نَفْعَةُ ذَلِكَ )) رَوَاهُ أَخْمَدٌ ②

حضرت عبداللہ بن عمروؓ سے روایت ہے کہ عاص بن واکل نے جاہلیت میں سوا وٹ قربان کرنے کی نظر مانی تھی۔ ہشام بن عاص نے اپنے حصے کے بچاں اونٹ ذبح کر دیے لیکن حضرت عمروؓ نے رسول اللہ ﷺ سے مسئلہ دریافت کیا تو آپ ﷺ نے فرمایا ”اگر تھارا باب تو حید پرست ہوتا اور تم اس کی طرف سے روزے رکھتے یا صدقہ کرتے تو اسے ثواب مل جاتا۔“ اسے احمد نے روایت کیا ہے۔

**مسئلہ 15** توحید کا اقرار نہ کرنے والوں کے خلاف حکومت وقت کو جنگ کرنے کا

۱۔ کتاب الایمان ، باب الدلیل علی ان من مات علی الکفر لا یتفعه عمل

۲۔ منقی الاخبار ، کتاب الجنائز ، باب وصول ثواب الغرب

حکم ہے۔

عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ عَنْ رَسُولِ اللَّهِ قَالَ ((أُمِرْتُ أَنْ أَقْاتِلَ النَّاسَ حَتَّى يَشْهَدُوا أَنْ لَا إِلَهَ إِلَّا اللَّهُ وَيَؤْمِنُوا بِي) وَبِمَا جِئْتُ بِهِ فَإِذَا فَعَلُوا ذَلِكَ عَصَمُوْمَنِي دِمَاءُهُمْ وَأَمْوَالُهُمْ إِلَّا بِحَقِيقَهَا وَجِسَابُهُمْ عَلَى اللَّهِ) رَوَاهُ مُسْلِمٌ ①

حضرت ابو ہریرہ رض کہتے ہیں رسول اللہ ﷺ نے فرمایا ”مجھے لوگوں سے لڑنے کا حکم دیا گیا ہے یہاں تک کہ وہ لا إِلَهَ إِلَّا اللَّهُ کا اقرار کریں، مجھ پر ایمان لا کیں، میری لا کی ہوئی تعلیمات پر ایمان لا کیں اگر وہ ایسا کریں تو انہوں نے اپنے خون (یعنی جانیں) اور اپنے مال مجھ سے بچائے مگر حق کے بدلتے اور ان کے اعمال کا حساب اللہ تعالیٰ کے ذمہ ہے“ اسے مسلم نے روایت کیا ہے۔

وضاحت : ① ”مگر حق کے بدلتے“ کا مطلب یہ ہے کہ اگر وہ کوئی ایسا کام کریں جس کی سزا قتل ہو مثلاً کسی کو قتل کرنے ایسا نیا مرتد ہوادغیرہ تو پھر انہیں شریعت کے مطابق قتل کی سزا دی جائے گی۔ ② توحید کا اقرار نہ کرنے والے اگر اسلامی حکومت کے تحت ذی بن کر رہنا قبول کر لیں تو پھر ان کے خلاف جنگ نہیں ہوگی۔

\*\*\*

## الْتَّوْحِيدُ فِي ضَوْءِ الْقُرْآنِ

### توحید قرآن مجید کی روشنی میں

**مسئلہ 16** اللہ تعالیٰ خود تو حید کی گواہی دیتا ہے۔

﴿ شَهَدَ اللَّهُ أَنَّهُ لَا إِلَهَ إِلَّا هُوَ وَالْمَلِكُ كُلُّهُ وَأُولُو الْعِلْمِ قَائِمًا بِالْقُسْطِ لَا إِلَهَ إِلَّا هُوَ ﴾

العزیزُ الْحَكِيمُ ﴿ 18:3 ﴾

”اللہ تعالیٰ نے خود شہادت دی ہے کہ اس کے سوا کوئی الله نہیں نیز فرشتے اور علم والے لوگ جو انصاف پر قائم ہیں وہ بھی (یہی شہادت دینتے ہیں) واقعی اس زبردست اور حکیم کے علاوہ کوئی الله نہیں ہے۔“ (سورہ آل عمران، آیت نمبر 18)

**مسئلہ 17** قرآن مجید نے لوگوں کو صرف ایک اللہ تعالیٰ کی عبادت اور بندگی کی

دعوت دی ہے۔

﴿ وَإِلَهُكُمُ اللَّهُ وَإِلَهُدُلَّٰلُهُ إِلَّا هُوَ الرَّحْمَنُ الرَّحِيمُ ﴾

”لوگو! تمہارا اللہ تو بس ایک ہی ہے اس کے سوا کوئی الله نہیں وہ بر امیر باراں اور نہایت رحم کرنے والا

ہے۔“ (سورہ بقرہ، آیت نمبر 163)

﴿ وَلَا تَدْعُ مَعَ اللَّهِ إِلَهًا آخَرَ لَا إِلَهَ إِلَّا هُوَ كُلُّ شَيْءٍ هَالِكٌ إِلَّا وَجْهَهُ لَهُ الْحُكْمُ وَ إِلَيْهِ تُرْجَعُونَ ﴾

(88:28)

”اللہ کے سوا کسی دوسرے کو اللہ نہ پکارو اس کے سوا کوئی الله نہیں اس کی ذات کے سوا ہر چیز ہلاک

ہونے والی ہے، فرمزو انکی اسی کے لئے ہے اور اسی کی طرف تم سب پہنچائے جانے والے ہو۔“ (سورہ  
قصص، آیت نمبر 88)

﴿ لَا إِلَهَ إِلَّا هُوَ يُحْيِي وَيُمْتَثِّرُ بِكُمْ وَرَبُّ أَبَاءِكُمُ الْأَوَّلِينَ ﴾ (8:44)

”اس کے سوا کوئی اللہ نہیں وہی زندگی عطا کرتا ہے، وہی موت دیتا ہے وہ تمہارا بھی رب ہے اور تمہارے آباء و اجداد جو گزر چکے ہیں، ان کا بھی رب ہے۔“ (سورہ دخان، آیت نمبر 8)

**مسئلہ 18** تمام انبیاء کرام ﷺ اور رسولوں نے سب سے پہلے اپنی اپنی قوموں کو عقیدہ تو حیدر کی دعوت دی۔

① حضرت نوح ﷺ :

﴿ لَقَدْ أَرْسَلْنَا نُوحًا إِلَى قَوْمِهِ فَقَالَ يَا قَوْمَ اغْبُدُوا اللَّهَ مَالَكُمْ مِنْ إِلَهٍ غَيْرُهُ إِنِّي أَخَافُ عَلَيْكُمْ عَذَابَ يَوْمٍ عَظِيمٍ ﴾ (59:7)

”ہم نے نوح کو اس کی قوم کی طرف بھیجا انہوں نے کہا، اے برادران قوم! اللہ تعالیٰ کی بندگی کرو اس کے سوا تمہارا کوئی اللہ نہیں ہے میں تمہارے حق میں ایک ہولناک دن کے عذاب سے ڈرتا ہوں۔“ (سورہ اعراف، آیت نمبر 59)

② حضرت ہود ﷺ :

﴿ وَإِلَى عَادَ أَخَاهُمْ هُوَذَا قَالَ يَا قَوْمَ اغْبُدُوا اللَّهَ مَالَكُمْ مِنْ إِلَهٍ غَيْرُهُ أَفَلَا تَتَّقُونَ ﴾ (65:7)

”اور قوم عاد کی طرف ہم نے ان کے بھائی ہو دکو بھیجا، انہوں نے کہا اے برادران قوم! اللہ تعالیٰ کی بندگی کرو اس کے سوا تمہارا کوئی اللہ نہیں پھر کیا تم غلط روشن سے پرہیز نہ کرو گے؟“ (سورہ اعراف، آیت نمبر 65)

③ حضرت صالح ﷺ :

﴿ وَإِلَى ثَمُودَ أَخَاهُمْ صَالِحًا قَالَ يَا قَوْمَ اغْبُدُوا اللَّهَ مَالَكُمْ مِنْ إِلَهٍ غَيْرُهُ قَدْ جَاءَتُكُمْ بِيَنِّةً مِنْ رَبِّكُمْ هَذِهِ نَاقَةُ اللَّهِ لَكُمْ آيَةٌ فَذَرُوهَا تَأْكُلُ فِي أَرْضِ اللَّهِ وَلَا تَمْسُوهَا بِسُوءٍ فَيَأْخُذُكُمْ عَذَابٌ أَلِيمٌ ﴾ (73:7)

”اور قومِ خُمود کی طرف ان کے بھائی صاحبِ کو بھیجا انہوں نے کہا، اے برادرانِ قوم! اللہ تعالیٰ کی بندگی کرواس کے سوا تمہارا کوئی الٰہ نہیں ہے تمہارے پاس رب کی طرف سے کھلی دلیل آگئی ہے۔ یہ اللہ تعالیٰ کی اوثقی تمہارے لئے ایک نشانی ہے، لہذا اسے چھوڑ دو کہ اللہ تعالیٰ کی زمین میں چرتی پھرے اس کو برے ارادے سے ہاتھ نہ لگانا ورنہ ایک دردناک عذاب تمہیں آ لے گا۔“ (سورہ اعراف، آیت نمبر 73)

#### ④ حضرت شعیب علیہ السلام :

﴿ وَإِلَى مَدِينَ أَخَاهُمْ شُعَيْبًا قَالَ يَا قَوْمَ اغْبُدُوا اللَّهَ مَالَكُمْ مِنْ إِلَهٍ غَيْرُهُ قَدْ جَاءَتُكُمْ بِيَتِةٍ مِنْ رَبِّكُمْ فَأَوْفُوا الْكِيلَ وَالْمِيزَانَ وَلَا تَبْخَسُوا النَّاسَ أَشْيَاءَ هُمْ وَلَا تَفْسِدُوا فِي الْأَرْضِ بَعْدَ إِصْلَاحِهَا ذَلِكُمْ خَيْرٌ لَكُمْ إِنْ كُنْتُمْ مُؤْمِنِينَ ﴽ 85:7 ﴾

”اور مدین والوں کی طرف ہم نے ان کے بھائی شعیب کو بھیجا، انہوں نے کہا اے برادرانِ قوم! اللہ تعالیٰ کی بندگی کرواس کے سوا تمہارا کوئی الٰہ نہیں، تمہارے پاس تمہارے رب کی طرف سے واضح دلیل آگئی ہے لہذا وزن اور پیمانے پورے کرو لوگوں کو ان کی چیزوں میں لگاتا نہ دو اور زمین میں فساد برپا نہ کرو جبکہ اس کی اصلاح ہو چکی اسی میں تمہاری بھلائی ہے اگر تم واقعی مومن ہو۔“ (سورہ اعراف، آیت نمبر 85)

#### ⑤ حضرت ابراہیم علیہ السلام :

﴿ وَإِنَّرَاهِيمَ إِذَا قَالَ لِقَوْمِهِ اعْبُدُوا اللَّهَ وَاتَّقُوهُ ذَلِكُمْ خَيْرٌ لَكُمْ إِنْ كُنْتُمْ تَعْلَمُونَ ۝ إِنَّمَا تَعْبُدُونَ مِنْ دُونِ اللَّهِ أُوْثَانَا وَتَخْلُقُونَ إِفْكًا إِنَّ الَّذِينَ تَعْبُدُونَ مِنْ دُونِ اللَّهِ لَا يَمْلِكُونَ لَكُمْ رِزْقًا فَإِنْتُمْ عِنَّدَ اللَّهِ الرِّزْقُ وَأَغْبُدُوهُ وَأَشْكُرُوهُ لَهُ إِلَيْهِ تُرْجَعُونَ ﴽ 17-16:29 ﴾

”اور ابراہیم نے اپنی قوم سے کہا، اللہ کی بندگی کرو اور اسی سے ڈریے تمہارے لئے بہتر ہے اگر تم جانو، تم اللہ تعالیٰ کو چھوڑ کر جن کی عبادت کر رہے ہو وہ تو محض بت ہیں اور تم ایک جھوٹ گھر رہے ہو۔ درحقیقت اللہ تعالیٰ کے سوا جن کی تم پرستش کرتے ہو وہ تمہیں رزق تک دیئے کا اختیار نہیں رکھتے (لہذا) اللہ تعالیٰ سے رزق مانگو اور اسی کی بندگی کرو اور اسی کا شکردا کرو، اسی کی طرف تم بلاۓ جانے والے ہو۔“

(سورہ عکبوت، آیت نمبر 16-17)

### ⑥ حضرت یوسف ﷺ :

﴿مَا تَعْبُدُونَ مِنْ دُوْنِهِ إِلَّا أَسْمَاءٌ سَمَيْتُمُوهَا أَنْتُمْ وَآباؤُكُمْ مَا أَنْزَلَ اللَّهُ بِهَا مِنْ سُلْطَانٍ إِنِّي حُكْمُ إِلَّا لِلَّهِ أَمْرٌ إِلَّا تَعْبُدُوا إِلَّا إِيَّاهُ ذَلِكَ الدِّينُ الْقِيمُ وَلِكُنَّ أَكْثَرُ النَّاسِ لَا يَعْلَمُونَ﴾ (40:12)

”اللہ تعالیٰ کو چھوڑ کر جن کی تم بندگی کر رہے ہو وہ اس کے سوا کچھ نہیں ہیں کہ بس چند نام ہیں جو تم نے اور تمہارے آباء و اجداد نے رکھ لئے ہیں اللہ تعالیٰ نے ان کے لئے کوئی سند نازل نہیں کی، حکم تو صرف اللہ کے لئے ہے اور اس کا حکم یہ ہے کہ خاص اس کی عبادت کے علاوہ کسی اور کسی عبادت نہ کی جائے یہی سیدھا دین ہے لیکن اکثر لوگ اس کا علم نہیں رکھتے۔“ (سورہ یوسف، آیت نمبر 40)

### ⑦ حضرت عیسیٰ ﷺ :

﴿إِنَّ اللَّهَ هُوَ رَبِّيْ وَرَبُّكُمْ فَاعْبُدُوهُ هَذَا صِرَاطٌ مُّسْتَقِيمٌ﴾ (64:43)

”حقیقت یہ ہے کہ اللہ تعالیٰ میرا بھی رب ہے اور تمہارا بھی رب ہذا اُسی کی تم عبادت کرو یہی سیدھا راستہ ہے۔“ (سورہ زخرف، آیت نمبر 64)

### ⑧ حضرت محمد ﷺ :

﴿قُلْ إِنَّمَا آنَا مُنذِرٌ وَّمَا مِنْ إِلَهٍ إِلَّا اللَّهُ الْوَاحِدُ الْقَهَّارُ ۝ رَبُّ السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضِ وَمَا بَيْنَهُمَا الْغَيْرُ إِلَّا غَفَّارٌ ۝﴾ (66:38)

”اے محمد! کہہ دیجئے میں تو بس خبردار کرنے والا ہوں کہ کوئی حقیقی معبود نہیں مگر اللہ تعالیٰ، جو یکتا ہے سب پر غالب، آسماؤں اور زمین کا مالک اور ان ساری چیزوں کا مالک جوان کے درمیان ہیں وہ زبردست بھی ہے اور بخششے والا بھی۔“ (سورہ حس، آیت نمبر 65-66)

### ⑨ دیگر تمام انبیاء کرام اور رسول ﷺ :

﴿وَمَا أَرْسَلْنَا مِنْ قَبْلِكَ مِنْ رَسُولٍ إِلَّا نُوحَسِيَ إِلَيْهِ أَنَّهُ لَا إِلَهَ إِلَّا أَنَا فَاعْبُدُونَ ۝﴾ (25:21)

”ہم نے تم سے پہلے جو رسول بھی بھیجا ہے اس کو میری دوچی کی ہے کہ میرے سوا کوئی الانہیں، پس تم لوگ میری ہی بندگی کرو۔“ (سورہ انبیاء، آیت نمبر 25)

**مسئلہ 19** کسی نبی نے اللہ تعالیٰ کے سوا اپنی یا کسی دوسرے کی بندگی کی دعوت نہیں دی۔

﴿مَا كَانَ لِبَشَرٍ أَنْ يُؤْتِيَهُ اللَّهُ الْكِتَابُ وَالْحُكْمُ وَالنُّبُوَّةُ ثُمَّ يَقُولُ لِلنَّاسِ كُوْنُوا عِبَادًا لِّيٰ مِنْ دُونِ اللَّهِ وَلِكُنْ كُوْنُوا رَبَّانِيَّينَ بِمَا كُنْتُمْ تُعَلَّمُونَ الْكِتَابَ وَبِمَا كُنْتُمْ تَدْرُسُونَ﴾ (79:3)

”کسی انسان کا یہ کام نہیں کہ اللہ تعالیٰ اسے کتاب، حکمت اور نبوت عطا فرمائے اور وہ لوگوں سے کہہ کہ اللہ تعالیٰ کے بجائے تم میرے بندے بن جاؤ وہ تو یہی کہے گا کہ سچے رب اپنی بنو جیسا کہ اس کی کتاب کی تعلیم کا تقاضا ہے جسے تم پڑھتے اور پڑھاتے ہو۔“ (سورہ آل عمران، آیت نمبر 79)

**مسئلہ 20** عقیدہ توحید انسان کی فطرت میں شامل ہے۔

﴿فَأَقِمْ وَجْهَكَ لِلْمُلْكِينَ حَيْنَفَا فَطَرَ اللَّهُ الَّتِي فَطَرَ النَّاسَ عَلَيْهَا لَا تَبْدِيلَ لِخَلْقِ اللَّهِ ذَلِكَ الدِّينُ الْقَيِّمُ وَلِكُنْ أَكْثَرُ النَّاسِ لَا يَعْلَمُونَ﴾ (30:30)

”(اے نبی!) یکسو ہو کر اپنارخ اس دین (اسلام) کی سست میں جادو اور قسم ہو جاؤ اس فطرت پر جس پر اللہ تعالیٰ نے انسانوں کو پیدا کیا ہے۔ اللہ تعالیٰ کی بیانی ہوئی ساخت بدالی نہیں جا سکتی، یہی سیدھا دین ہے لیکن اکثر لوگ نہیں جانتے۔“ (سورہ روم، آیت نمبر 30)

**مسئلہ 21** خالص عقیدہ توحید ہی دنیا و آخرت میں امن و سلامتی کا ضامن ہے۔

﴿الَّذِينَ آمَنُوا وَلَمْ يَلْبِسُوا إِيمَانَهُمْ بِظُلْمٍ أُولَئِكَ لَهُمُ الْأَمْنُ وَهُمْ مُهْتَدُونَ﴾ (82:6)

”جو لوگ ایمان لائے اور اپنے ایمان کو ظلم (شک) کے ساتھ آلوہ نہیں کیا انہی کے لئے امن ہے اور وہی راہ راست پر ہیں۔“ (سورہ انعام، آیت نمبر 82)

**مسئلہ 22** عقیدہ توحید پر ایمان لانے والے ہمیشہ ہمیشہ جنت میں رہیں گے۔

﴿وَالَّذِينَ آمَنُوا وَعَمِلُوا الصِّلَاةَ سَنُدْخِلُهُمْ جَنَّتٍ تَجْرِي مِنْ تَحْتِهَا الْأَنْهَارُ خَلِدِينَ فِيهَا أَبَدًا وَغَدَ اللَّهُ حَقًّا وَمَنْ أَصْدَقُ مِنَ اللَّهِ قِيلًا﴾ (122:4)

”وہ لوگ جو ایمان لے آئیں اور نیک عمل کریں تو انہیں ہم ایسے باغوں میں داخل کریں گے جن کے نیچے نہیں بہتی ہوں گی اور وہاں ہمیشہ ہمیشہ رہیں گے یہ اللہ تعالیٰ کا سچا وعدہ ہے اور اللہ تعالیٰ سے بڑھ کر کون اپنی بات میں سچا ہو گا؟“ (سورہ نساء، آیت نمبر 122)

**مسئلہ 23 عقیدہ توحید کے لئے ساری دنیا کے انسانوں کو قرآن مجید کی دعوت فکر۔**

﴿فُلُّ أَرَأَيْتُمْ إِنْ أَخَذَ اللَّهُ سَمْعَكُمْ وَأَبْصَارَكُمْ وَخَتَمَ عَلَىٰ قُلُوبِكُمْ مَنْ إِلَّا هُنَّ غَيْرُ  
اللَّهِ يَأْتِيُكُمْ بِهِ اَنْظُرْ كَيْفَ نُصَرَّفُ الْأَيَّاتِ ثُمَّ هُنْ يَضْدِيقُونَ﴾ (46:6)

”اے نبی! ان سے کہو کبھی تم نے یہ بھی سوچا ہے کہ اگر اللہ تعالیٰ تمہاری بینائی اور تمہاری سماعت تم سے چھین لے اور تمہارے دلوں پر مہر لگادے تو اللہ تعالیٰ کے سوا اور کون سا اللہ ہے جو یہ تو تیں تمہیں واپس دلا سکتا ہو؟ دیکھو کس طرح بار بار ہم اپنے دلائل ان کے سامنے پیش کرتے ہیں پھر بھی یہ مذہبیتے ہیں۔“

(سورہ انعام، آیت نمبر 46)

﴿فُلُّ أَرَأَيْتُمْ إِنْ جَعَلَ اللَّهُ عَلَيْكُمُ الَّيْلَ سَرُمَدًا إِلَىٰ يَوْمِ الْقِيمَةِ مَنْ إِلَّا هُنَّ غَيْرُ  
اللَّهِ يَأْتِيُكُمْ بِضِيَاءٍ أَفَلَا تَسْمَعُونَ ۝ قُلْ أَرَأَيْتُمْ إِنْ جَعَلَ اللَّهُ عَلَيْكُمُ النَّهَارَ سَرُمَدًا إِلَىٰ يَوْمِ  
الْقِيمَةِ مَنْ إِلَّا هُنَّ غَيْرُ اللَّهِ يَأْتِيُكُمْ بِلَيْلٍ تَسْكُنُونَ فِيهِ أَفَلَا تُبَصِّرُونَ ۝﴾ (82:81-82)

”اے نبی! ان سے کہو کبھی تم لوگوں نے غور کیا کہ اگر اللہ تعالیٰ قیامت تک تم پر ہمیشہ کے لئے رات طاری کر دے تو اللہ تعالیٰ کے سوا وہ کون سا اللہ ہے جو تمہیں روشنی دلادے کیا تم سننے نہیں ہو؟ ان سے پوچھو، کبھی تم نے سوچا کہ اگر اللہ تعالیٰ قیامت تک تم پر ہمیشہ کے لئے دن طاری کر دے تو اللہ تعالیٰ کے سوا وہ کون سا اللہ ہے جو تمہیں رات لادے تاکہ تم اس میں سکون حاصل کر سکو، کیا تم دیکھتے نہیں ہو؟“ (سورہ قصص، آیت نمبر 71-72)

﴿ أَفَرَأَيْتُمُ الْمَاءَ الَّذِي تَشْرَبُونَ ﴾ ۝ أَنْتُمْ أَنْزَلْتُمُوهُ مِنَ الْمُزْنِ أَمْ نَحْنُ الْمُنْزِلُونَ ۝

﴿ لَوْ نَشَاءُ جَعَلْنَاهُ أَجَاجًا فَلَوْلَا تَشْكُرُونَ ۝﴾ (70:68-56)

”کبھی تم نے آنکھیں کھول کر دیکھا، یہ پانی جو تم پیتے ہو اسے تم نے باول سے بر سایا ہے یا اس کے بر سانے والے ہم ہیں؟ ہم چاہیں تو اسے سخت کھاری بنا کر رکھ دیں پھر تم شکرگزار کیوں نہیں بنتے؟“ (سورہ واقعہ، آیت نمبر 68-70)

﴿ أَفَرَأَيْتُمْ مَا تُمْنُونَ ﴾ ۝ أَنْتُمْ تَخْلُقُونَهُ أَمْ نَحْنُ الْخَلَقُونَ ۝ نَحْنُ قَدْرُنَا يَبْنِنَا

الْمَوْتُ وَ مَا نَحْنُ بِمَسْبُوقَيْنَ ۝ عَلَىٰ أَنْ تُنْدَلِ أَمْثَالَكُمْ وَ نُنْشِئُكُمْ فِي مَا لَا تَعْلَمُونَ ۝ وَ

﴿ لَقَدْ عَلِمْتُمُ النَّسَاءَ الْأُولَى فَلَوْلَا تَذَكَّرُونَ ۝﴾ (62:58-56)

”کبھی تم نے غور کیا، یہ ظفہ جو تم ڈالتے ہو، اسے بچتھ بناتے ہو یا اس کے بنانے والے ہم ہیں؟ ہم نے تمہارے درمیان موت کو تقسیم کیا ہے اور ہم اس سے عابر نہیں ہیں کہ تمہاری شکلیں بدلتے ہیں اور کسی ایسی شکل میں تمہیں پیدا کر دیں جس کو تم نہیں جانتے، اپنی پہلی پیدائش کو تو تم جانتے ہی ہو، پھر کیوں سبق نہیں لیتے؟“ (سورہ واقعہ، آیت نمبر 58-62)

﴿ أَفَرَأَيْتُمْ مَا تَحْرُثُونَ ﴾ ۝ أَنْتُمْ تَزَرَّعُونَهُ أَمْ نَحْنُ الزَّرَعُونَ ۝ لَوْ نَشَاءُ لَجَعَلْنَا

خَطَامًا فَظَلَلْتُمْ تَفَكَّهُونَ ۝ إِنَّا لَمُغْرِمُونَ ۝ بَلْ نَحْنُ مَحْرُومُونَ ۝﴾ (67:63-56)

”کبھی تم نے سوچا، پہنچ جو تم بوتے ہو، ان سے کھیتیاں تم آگاتے ہو یا ان کے آگانے والے ہم ہیں؟ ہم چاہیں تو ان کھیتوں کو ٹھس بنا کر رکھ دیں اور تم طرح کی باتیں بناتے رہ جاؤ کہ ہم پر تو اُنہی چیزیں پڑیں، بلکہ ہمارے تو نصیب ہی پھوٹے ہوئے ہیں۔“ (سورہ واقعہ، آیت 63-67)

﴿ وَ إِنَّ لَكُمْ فِي الْأَنْعَامِ لِعِبْرَةٌ نُسْقِيْكُمْ مِمَّا فِي بُطُونِهِ مِنْ بَيْنِ فَرْثٍ وَ دَمٍ لَبَنًا خَالِصًا

سَآتِغًا لِلشَّرِبِينَ ۝﴾ (66:16)

”اور تمہارے لئے مویشیوں میں بھی ایک سبق موجود ہے ان کے پیٹ سے گور اور خون کے درمیان سے ہم ایک چیز تمہیں پلاتے ہیں یعنی کہ خالص دودھ جو پینے والوں کے لئے نہایت خوشگوار ہے۔“

﴿فَلَوْلَا إِذَا بَلَّغَتِ الْحُلُقُومَ ○ وَأَنْتُمْ حِسَابٌ لَنَظَرُونَ ○ وَنَحْنُ أَقْرَبُ إِلَيْهِ مِنْكُمْ وَلَكُنْ لَا تُبْصِرُونَ ○ فَلَوْلَا إِنْ كُنْتُمْ غَيْرَ مَدِينِينَ ○ تَرْجِعُونَهَا إِنْ كُنْتُمْ صَادِقِينَ ○﴾ (87-83:56)

”جب مرنے والے کی جان حلق تک پہنچ چکی ہوتی ہے اور تم آنکھوں سے دیکھ رہے ہو تو ہو کہ وہ مر رہا ہے، ہم اس وقت اس کے بہت قریب ہوتے ہیں لیکن تم دیکھ نہیں پاتے اب اگر تم کسی کے مکوم نہیں ہو اور اپنے خیال میں سچ ہو تو اس وقت اس کی نکتی ہوئی جان کو واپس کیوں نہیں لے آتے؟“ (سورہ واقعہ، آیت نمبر 83-87)

\*\*\*

## تَعْرِيْفُ التَّوْحِيدِ وَ اَنْوَاعُهُ

### توحید کی تعریف اور اس کی اقسام

**مسئلہ 24** تو حید کی تین قسمیں ہیں ① تو حید فی الذات ② تو حید فی العبادات ③ تو حید فی الصفات۔

**مسئلہ 25** اللہ تعالیٰ اپنی ذات میں واحد اور بے مثل ہے۔ اس کی بیوی ہے نہ اولاد، ماں ہے نہ باپ، اس عقیدہ کو تو حید فی الذات کہتے ہیں۔

عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ عَنِ النَّبِيِّ قَالَ ((قَالَ اللَّهُ كَذَّبَنِي أَبْنُ آدَمَ وَ لَمْ يَكُنْ لَهُ ذِلْكَ وَ شَتَّمَنِي وَ لَمْ يَكُنْ لَهُ ذِلْكَ فَأَمَا تَكْدِيْنِي إِيَّاى فَقُولُهُ لَنْ يُعِيْدَنِي كَمَا بَدَأْنِي وَ لَيْسَ أَوْلُ الْخَلْقَ بِأَهْوَانِ عَلَىٰ مِنْ إِغَادَتِهِ وَ أَمَا شَتَّمَهُ إِيَّاى فَقُولُهُ أَتَحْدُ اللَّهَ وَ لَدُّا وَ أَنَا الْأَحَدُ الصَّمَدُ لَمْ أَلِدْ وَ لَمْ يَكُنْ لِي كُفُواً أَحَدٌ)) رَوَاهُ الْبَخَارِيُّ ①

حضرت ابو ہریرہ رض سے روایت ہی کہ رسول اللہ ﷺ نے فرمایا "اللہ تعالیٰ ارشاد فرماتا ہے کہ ابن آدم نے مجھے جھٹلایا ہے اور یہ اس کے لئے مناسب نہ تھا، ابن آدم نے مجھے گالی دی اور یہ اس کے لئے مناسب نہ تھا، رہاں کا مجھے جھٹانا تو وہ اس کا یہ کہنا ہے کہ اللہ تعالیٰ مجھے ہرگز دوبارہ نہیں پیدا کرے گا جیسا کہ اس نے پہلی دفعہ پیدا کیا، حالانکہ پہلے پیدا کرنا دوبارہ پیدا کرنے سے زیادہ آسان نہیں ہے اور اس کا مجھے گالی دینا یہ ہے کہ اس نے کہا کہ اللہ تعالیٰ کی اولاد ہے حالانکہ میں اکیلا ہے نیاز ہوں نہ میری کوئی اولاد ہے اور نہ میں کسی کی اولاد ہوں اور نہ کوئی میرا ہمسر ہے۔" اسے بخاری نے روایت کیا ہے۔

**مسئلہ 26** ہر قسم کی عبادت مثلاً دعا، نذر، نیاز، استعانت، استمداد، استعافہ، سجدہ اور اطاعت وغیرہ صرف اللہ تعالیٰ ہی کے لائق ہے، اس عقیدہ کو تو حید

## فی العبادات کہتے ہیں۔

عَنْ مُعاذِ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ قَالَ كُنْتُ رِدْفَ النَّبِيِّ ﷺ عَلَى حَمَارٍ يُقَالُ لَهُ عَفِيرٌ ، فَقَالَ ((يَا مُعَاذُ أَهْلُ تَدْرِي حَقَّ اللَّهِ عَلَى عِبَادِهِ وَ مَا حَقُّ الْعِبَادِ عَلَى اللَّهِ؟)) قَلَّتْ : أَللَّهُ وَ رَسُولُهُ أَعْلَمُ ، قَالَ ((فَإِنَّ حَقَّ اللَّهِ عَلَى الْعِبَادِ أَنْ يَعْبُدُوهُ وَ لَا يُشْرِكُوا بِهِ شَيْئًا وَ حَقُّ الْعِبَادِ عَلَى اللَّهِ أَنْ لَا يُعَذَّبَ مَنْ لَا يُشْرِكُ بِهِ شَيْئًا )) فَقَلَّتْ : يَا رَسُولَ اللَّهِ ﷺ ! أَفَلَا أَبْشِرُ بِهِ النَّاسَ؟ قَالَ ((لَا تَبْشِرُهُمْ فَيَتَكَلُّو)) رَوَاهُ الْبَخَارِيُّ ①

حضرت معاذ بن جوزہ سے روایت ہے کہ میں نبی اکرم ﷺ کے پیچے گدھے پر سوار تھا جسے عفیر کہا جاتا تھا، رسول اللہ ﷺ نے (مجھ سے) پوچھا "ماعاز! کیا تو جانتا ہے کہ اللہ تعالیٰ کا اپنے بندوں پر کیا حق ہے اور بندوں کا اللہ پر کیا حق ہے؟" میں نے عرض کیا "اللہ تعالیٰ اور اس کے رسول ﷺ بہتر جانتے ہیں۔" آپ ﷺ نے فرمایا "بندوں پر اللہ تعالیٰ کا حق یہ ہے کہ وہ صرف اسی کی عبادت کریں اور اس کے ساتھ کسی کوششیک نہ ہبھائیں اور بندوں کا اللہ پر حق یہ ہے کہ جو شخص شرک نہ کرے اسے عذاب نہ دے۔" میں (ماعاز) نے عرض کیا "یا رسول اللہ ﷺ ! کیا میں لوگوں کو یہ خوبخبری نہ سناوں؟" آپ ﷺ نے فرمایا "ایسا نہ کرو کیونکہ پھر وہ اسی پر بھروسہ کر بیٹھیں گے۔" اسے بخاری نے روایت کیا ہے۔

**مسئلہ 27** اللہ تعالیٰ اپنی صفات میں واحد اور بے مثل ہے، جن میں اس کا کوئی ہمسر نہیں، اس عقیدہ کو توحید فی الصفات کہتے ہیں۔

عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ قَالَ ((إِنَّ اللَّهَ تِسْعَةَ وَ تِسْعِينَ إِسْمًا مَنْ حَفِظَهَا دَخَلَ الْجَنَّةَ وَ إِنَّ اللَّهَ وَ تُرْبَيْحُ الْوَتْرَ)) رَوَاهُ مُسْلِمٌ ②

حضرت ابو ہریرہ رضی اللہ عنہ نبی اکرم ﷺ سے روایت کرتے ہیں کہ آپ ﷺ نے فرمایا "اللہ تعالیٰ کے ننانوے (صفاتی) نام ہیں جو انہیں یاد کر لے وہ جنت میں داخل ہوگا، اللہ تعالیٰ طاق ہے اور طاق کوئی پسند فرماتا ہے۔" اسے مسلم نے روایت کیا ہے۔

وضاحت : یاد کرنے سے مراد زبانی یاد کرنا یا ان ناموں کے دلیل سے دعا کرنا یا ان پر ایمان لانا اور اطاعت کرنا ہے۔

\*\*\*

۱۔ کتاب الجهاد، باب اسم الفرس والجمار

۲۔ کتاب الذکر والدعا، باب في اسماء الله عزوجل

## الْتَّوْحِيدُ فِي الذَّاتِ

### توحید ذات

**مسئلہ 28** اللہ تعالیٰ اپنی ذات میں اکیلا اور بے مشل ہے اس کی بیوی ہے نہ اولاد،

ماں ہے نہ باپ۔

**مسئلہ 29** اللہ تعالیٰ نہ کائنات کی کسی جاندار یا بے جان چیز میں مدغم ہے نہ اس کا جزء ہے، نہ کائنات کی کوئی جاندار یا بے جان چیز اللہ تعالیٰ کی ذات میں مدغم ہے نہ اس کا جزء ہے۔

﴿قُلْ هُوَ اللَّهُ أَحَدٌ ۝ أَللَّهُ الصَّمَدُ ۝ لَمْ يَلِدْ وَلَمْ يُوْلَدْ ۝ وَلَمْ يَكُنْ لَّهُ كُفُوا  
أَحَدٌ﴾ (4-1:112)

”کہو وہ اللہ یکتا ہے، اللہ تعالیٰ سب سے بے نیاز ہے اور سب اس کے مقابح ہیں، نہ اس کی کوئی اولاد ہے، نہ وہ کسی کی اولاد ہے، اور نہ کوئی اس کا ہمسر ہے۔“ (سورہ اخلاص، آیت نمبر 4-1)

عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ عَنِ النَّبِيِّ قَالَ ((قَالَ اللَّهُ كَذَبَنِي أَبْنُ آدَمَ وَلَمْ يَكُنْ لَّهُ ذِلِكَ وَشَتَّمَنِي وَلَمْ يَكُنْ لَّهُ ذِلِكَ فَإِمَّا تَكْذِبِيهِ إِنَّمَا فَقُولُهُ لَنْ يُعِينَنِي كَمَا يَدَانِي وَلَيْسَ أَوْلُ الْخَلْقِ بِإِهْوَنٍ عَلَىٰ مِنْ إِغَادَتِهِ وَإِمَّا شَتَّمَهُ إِنَّمَا فَقُولُهُ أَتَعْذِذُ اللَّهُ وَلَدًا وَأَنَا الْأَحَدُ الصَّمَدُ لَمْ أَلِدْ وَلَمْ أُوْلَدْ وَلَمْ يَكُنْ لَّيْ كُفُوا أَحَدٌ)) رَوَاهُ الْبَخَارِيُّ ①

حضرت ابو ہریرہ رض سے روایت ہی کہ رسول اللہ ﷺ نے فرمایا ”اللہ تعالیٰ ارشاد فرماتا ہے کہ ابن آدم نے مجھے جھٹالا یا ہے اور یہ اس کے لئے مناسب نہ تھا، ابن آدم نے مجھے گالی دی اور یہ اس کے لئے مناسب نہ تھا، رہا اس کا مجھے جھٹلانا تو وہ اس کا یہ کہنا ہے کہ اللہ تعالیٰ مجھے ہرگز دوبارہ نہیں پیدا کرے گا جیسا

کتاب التفسیر سورۃ قل هو الله احمد ①

کاس نے پہلی دفعہ پیدا کیا، حالانکہ پہلے پیدا کرنا دوبارہ پیدا کرنے سے زیادہ آسان نہیں ہے اور اس کا مجھے گالی دینا یہ ہے کہ اس نے کہا کہ اللہ تعالیٰ کی اولاد ہے حالانکہ میں اکیلا بے نیاز ہوں نہ میری کوئی اولاد ہے اور نہ میں کسی کی اولاد ہوں اور نہ کوئی میرا ہمسر ہے۔ ”اسے بخاری نے روایت کیا ہے۔

**مسئلہ 32** اللہ تعالیٰ کی ذات اول (ازلی) اور آخر (ابدی) ہے، جسے فنا نہیں۔

**مسئلہ 31** اللہ تعالیٰ ظاہر بین زگا ہوں سے پوشیدہ ہے لیکن اس کی قدرت ہر چیز سے ظاہر ہے۔

﴿هُوَ الْأَوَّلُ وَالْآخِرُ وَالظَّاهِرُ وَالبَاطِنُ وَهُوَ بِكُلِّ شَيْءٍ عَلِيمٌ ﴾ (3:57)

”وہی اول بھی ہے اور آخری بھی، ظاہر بھی اور پوشیدہ بھی اور وہ ہر چیز کا علم رکھتا ہے۔“ (سورہ حمد ۶۷)

آیت نمبر (3)

عَنْ سَهْلِ بْنِ شَاعِرٍ قَالَ كَانَ أَبُو صَالِحٍ يَأْمُرُنَا إِذَا أَرَادَ أَحَدُنَا أَنْ يَنَمَّ أَنْ يَضْطَجِعَ عَلَى شَفَقِهِ  
الْأَيْمَنِ ثُمَّ يَقُولُ اللَّهُمَّ رَبُّ السَّمَاوَاتِ وَرَبُّ الْأَرْضِ وَرَبُّ الْقُرْبَشِ الْعَظِيمِ رَبُّنَا وَرَبُّ كُلِّ  
شَيْءٍ فَالْقَالِقُ الْحَبِّ وَالنَّوْيِ وَمُنْزَلُ التَّوْرَةِ وَالْإِنْجِيلِ وَالْقُرْآنِ أَعُوذُ بِكَ مِنْ شَرِّ كُلِّ شَيْءٍ  
أَنْتَ آخِذُ بِنَاصِيَتِهِ اللَّهُمَّ أَنْتَ الْأَوَّلُ فَلَيْسَ قَبْلَكَ شَيْءٌ وَأَنْتَ الْآخِرُ فَلَيْسَ بَعْدَكَ شَيْءٌ  
وَأَنْتَ الظَّاهِرُ فَلَيْسَ فَوْقَكَ شَيْءٌ وَأَنْتَ الْبَاطِنُ فَلَيْسَ ذُونَكَ شَيْءٌ أَفَعْنَى الدِّينُ وَ  
أَغْنَى مِنَ الْفَقْرِ وَكَانَ يَرْوِي دَلِيلًا عَنِ النَّبِيِّ ﷺ رَوَاهُ مُسْلِمٌ ①

حضرت سہل بن شاعر سے روایت ہے جب ہم میں سے کوئی سونے لگتا تو حضرت ابو صالح کہتے،  
دہنی کروٹ لیٹواو رید دعا پڑھو ((اللَّهُمَّ رَبُّ السَّمَاوَاتِ وَرَبُّ الْأَرْضِ ..... الخ)) ”اے اللہ! زمین و  
آسمان اور عرش عظیم کے مالک! ہمارے پروردگار اور ہر چیز کے پالہنار! دہنے اور گھٹکی کوز میں سے اگتے  
وقت پھاڑنے والے! تورات، انجیل اور قرآن کے نازل فرمانے والے! میں ہر چیز کے شر سے تیری پناہ  
مانگتا ہوں جس کی پیشانی تیرے قبضہ میں ہے۔ اے اللہ! تو سب سے اول ہے تھے سے پہلے کوئی چیز نہیں، تو  
سب سے آخر ہے، تیرے بعد کوئی چیز نہیں، تو کائنات کی ہر چیز سے ظاہر ہے، تھے سے بڑھ کر ظاہر کوئی چیز

نہیں تو (ظاہر میں نگاہوں سے) پوشیدہ ہے مجھ سے زیادہ پوشیدہ کوئی چیز نہیں ہمارا قرض ادا کر دے اور جاتی جی دور کر دے، ہمیں غنی بنا دے۔ ”ابو صاحبؐ یہ دعا حضرت ابو ہریرہ رضی اللہ عنہ سے اور وہ رسول اکرم ﷺ سے روایت کرتے تھے۔ اسے مسلم نے روایت کیا ہے۔

**مسئلہ 32** اللہ تعالیٰ اپنی ذات کے ساتھ آسمانوں کے اوپر عرش عظیم پر جلوہ فرمائے۔

﴿اللَّهُ الَّذِي خَلَقَ السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضَ وَمَا بَيْنَهُمَا فِي سِتَّةِ أَيَّامٍ ثُمَّ اسْتَوَى عَلَى الْعَرْشِ مَا لَكُمْ مِنْ دُونِهِ مِنْ وَلِيٍّ وَلَا شَفِيعٍ إِلَّا تَنْذَرُ كُوْنَ﴾ (4:32)

”وَهُوَ اللَّهُ الْعَالِيُّ ہی ہے جس نے آسمانوں اور زمین کو اور ان ساری کیزوں کو جوان کے درمیان ہیں چھوٹوں میں پیدا کیا اور اس کے بعد عرش پر جلوہ فرمائے اس کے سوانح تمہارا کوئی حامی و مددگار ہے اور نہ کوئی اس کے آگے سفارش کرنے والا بچکر کیا تم ہوش میں نہ آؤ گے۔“ (سورہ بجہہ، آیت نمبر 4)

عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ قَالَ ((يَنْزَلُ رَبُّنَا تَبَارَكَ وَتَعَالَى كُلُّ لَيْلَةٍ إِلَى السَّمَاءِ الدُّنْيَا حِينَ يَقْرَئُ ثُلُثَ اللَّيْلِ الْآخِرِ فَيَقُولُ مَنْ يَدْعُونِي فَأَسْتَجِيبَ لَهُ مَنْ يَسْأَلُنِي فَأُغْطِيهُ مَنْ يَسْتَغْفِرُنِي فَأَغْفِرَلَهُ)) رواہ البخاری ①

حضرت ابو ہریرہ رضی اللہ عنہ نبی اکرم ﷺ سے روایت کرتے ہیں کہ آپ ﷺ نے فرمایا ”جب رات کا تہائی حصہ باقی رہ جاتا ہے تو ہمارا بزرگ و بیرث پروردگار آسمان دنیا پر نازل ہوتا ہے اور فرماتا ہے کون ہے جو مجھ سے دعا کرے اور میں اس کی دعا قبول کروں؟ کون ہے جو مجھ سے اپنی حاجات مانگے اور میں اسے عطا کروں؟ کون ہے جو مجھ سے بخشش چاہے اور میں اسے بخش دوں؟“ اسے بخاری نے روایت کیا ہے۔ وضاحت : اللہ تعالیٰ اپنے علم، قدرت اور اختیارات کے ساتھ ہر جگہ موجود ہے۔

**مسئلہ 33** قیامت کے دن اہل جنت اللہ تعالیٰ کا دیدار کریں گے۔

﴿وُجُوهٌ يَوْمَئِذٍ نَاضِرَةٌ ۝ إِلَى رَبِّهَا نَاظِرَةٌ ۝﴾ (23-22:75)

”بہت سے چہرے اس دن ترویزہ اور باروثی ہوں گے اپنے رب کی طرف دیکھ رہے ہوں گے۔“ (سورہ قیام، آیت نمبر 22-23)

عَنْ جَرِيرٍ بْنِ عَبْدِ اللَّهِ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ قَالَ كُنَّا جُلُوسًا عِنْدَ النَّبِيِّ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ إِذْ نَظَرَ إِلَى الْقَمَرِ لَيْلَةً

کتاب الدعوات، باب الدعا نصف الليل

**الْبَدْرُ قَالَ إِنَّكُمْ سَرُوْنَ رَبَّكُمْ كَمَا تَرَوْنَ هَذَا الْقَمَرُ ، لَا تَضَامُونَ فِي رُؤْيَاْتِهِ ) رَوَاهُ**

**الْبَخَارِيُّ**

حضرت جریر بن عبد اللہ بنی العزّز سے روایت ہے کہ ہم نبی اکرم ﷺ کے پاس بیٹھے ہوئے تھے آپ نے چودھویں کے چاند کی طرف دیکھا اور فرمایا۔ ”(جنت میں) تم اپنے رب کو اس طرح دیکھو گے جس طرح اس چاند کو دیکھ رہے ہو اللہ تعالیٰ کو دیکھنے میں تمہیں کوئی وقت پیش نہیں آئے گی۔“ اسے بخاری نے روایت کیا ہے۔

وضاحت : اس دنیا میں کوئی انسان اللہ تعالیٰ کا دیدار نہیں کر سکتا حتیٰ کہ رسول اکرم ﷺ نے بھی اس دنیا میں اللہ تعالیٰ کا دیدار نہیں کیا۔ حضرت عائشہ صدیقہؓ نے فرمایا ہے، ”جو شخص یہ کہے کہ محمد ﷺ نے اپنے رب کا دیدار کیا ہے، وہ جھوٹا ہے۔“ (بخاری و مسلم) قرآن مجید میں حضرت موسیٰ کا دیا گیا واقعہ بھی اس کی تصدیق کرتا ہے۔ تفصیل کے لئے ملاحظہ سورہ اعراف، آیت نمبر 143)

توحید کے بارے میں شرکیہ امور۔

① کسی فرشتے یا نبی یا کسی دوسری مخلوق کو اللہ تعالیٰ کا بیٹا یا بیٹی سمجھنا یا اللہ کی ذات کا جزو سمجھنا یا اللہ کے نور سے نور سمجھنا شرک ہے۔ (ملاحظہ ہو مسئلہ نمبر 29)

② اللہ تعالیٰ کے بارے میں ”تین میں سے ایک اور ایک میں سے تین“ کا عقیدہ رکھنا شرک ہے۔ (ملاحظہ ہو مسئلہ نمبر 28)

③ اللہ تعالیٰ کی ذات با برکات کو کائنات کی ہر چیز میں موجود سمجھنا ”وحدة الوجود“ کہلاتا ہے اس پر ایمان رکھنا شرک ہے۔ (ملاحظہ ہو مسئلہ نمبر 29-28)

④ بندے کا اللہ کی ذات میں مدغم ہو جانے کا عقیدہ ”وحدة الشہود“ کہلاتا ہے، اس پر ایمان رکھنا شرک ہے۔ (ملاحظہ ہو مسئلہ نمبر 28-29)

⑤ اللہ تعالیٰ کا بندے کی ذات میں مدغم ہو جانے کا عقیدہ ”حلول“ کہلاتا ہے، اس پر ایمان رکھنا شرک ہے۔ (ملاحظہ ہو مسئلہ نمبر 28-29)

\*\*\*

## الْتَّوْحِيدُ فِي الْعِبَادَاتِ

### توحید عبادت

**مسئلہ 34** عبادت کی تمام قسمیں (زبانی، مالی اور جسمانی) صرف اللہ تعالیٰ ہی کے لئے مخصوص ہیں۔

﴿قُلْ إِنَّ صَلَاتِي وَ نُسُكِي وَ مَحْيَايَ وَ مَمَاتِي لِلَّهِ رَبِّ الْعَالَمِينَ ۝ لَا شَرِيكَ لَهُ وَ بِذَلِكَ أُمِرْتُ وَ أَنَا أَوَّلُ الْمُسْلِمِينَ ۝﴾ (162:6-163)

”کہو میری نماز، میرے تمام مراسم عبودیت میرا جینا میرا مناسب کچھ اللہ تعالیٰ رب العالمین کے لئے ہے جس کا کوئی شریک نہیں اسی بات کا مجھے حکم دیا گیا ہے اور سب سے پہلے سراط اعلیٰ جھکانے والا میں ہوں۔“ (سورہ النعام، آیت نمبر 162-163)

عَنِ ابْنِ عَبَّاسِ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُمَا أَنَّهُ قَالَ كَانَ رَسُولُ اللَّهِ يُعَلِّمُنَا التَّشْهِيدَ كَمَا يُعَلِّمُنَا السُّورَةَ مِنَ الْقُرْآنِ فَكَانَ يَقُولُ ((الْتَّحْيَاتُ لِلَّهِ وَ الصَّلَواتُ وَ الطَّيَّاتُ أَسْلَامٌ عَلَيْكَ أَيُّهَا النَّبِيُّ وَ رَحْمَةُ اللَّهِ وَ بَرَّ كَاتِبُهُ أَسْلَامٌ عَلَيْنَا وَ عَلَى عِبَادِ اللَّهِ الصَّالِحِينَ أَشْهَدُ أَنَّ لَا إِلَهَ إِلَّا اللَّهُ وَ أَشْهَدُ أَنَّ مُحَمَّدًا رَسُولُ اللَّهِ)) رَوَاهُ مُسْلِمٌ

حضرت عبداللہ بن عباس رض روایت کرتے ہیں کہ نبی اکرم ﷺ ہمیں قرآن مجید کی کسی سورہ کی طرح تشهد بھی سمجھایا کرتے تھے، آپ ﷺ فرماتے ”تمام زبانی با برکت عبادتیں اور تمام بدنبی و مالی عبادتیں اللہ تعالیٰ ہی کے لئے (مخصوص) ہیں۔ اے نبی! آپ پرسلامتی ہو اور اللہ تعالیٰ کی رحمتی اور برکتیں نازل ہوں۔ سلام ہوتا ہم پر اور اللہ تعالیٰ کے نیک بندوں پر، میں گواہی دیتا ہوں کہ اللہ تعالیٰ کے سوا کوئی الٰہ نہیں اور میں گواہی دیتا ہوں کہ محمد ﷺ اللہ کے رسول ہیں۔“ اسے مسلم نے روایت کیا ہے۔

**مسئلہ 35** نماز کی طرح کا قیام یا بے حس و حرکت، با ادب ہاتھ باندھ کر کھڑے ہونا اللہ تعالیٰ ہی کے لئے مخصوص ہے۔

﴿خَفِظُوا عَلَى الصَّلَوَاتِ وَالصَّلَاةِ الْوُسْطَى وَقُوْمُوا لِلَّهِ فَانِيْتِينَ﴾ (238:2)

”اپنی نمازوں کی حفاظت کرو اور (خاص طور پر) نماز عصر کی اور اللہ تعالیٰ کے سامنے اس طرح ادب سے کھڑے ہو جیسے فرمانبردار غلام کھڑے ہوتے ہیں۔“ (سورہ بقرہ، آیت نمبر 238)

عَنْ مَعَاوِيَةَ قَالَ : سَمِعْتُ رَسُولَ اللَّهِ يَقُولُ ((مَنْ سَرَّهُ أَنْ يَتَمَمَّ لَهُ الرِّجَالُ

قِيَامًا فَلَيَبْتُوا مَقْعَدَهُ مِنَ النَّارِ)) رَوَاهُ التِّرْمِذِيُّ ① (صحیح)

حضرت معاویہ رضی اللہ عنہ کہتے ہیں میں نے رسول اکرم ﷺ کو فرماتے ہوئے سنائے ”جو شخص یہ پسند کرے کہ لوگ اس کے سامنے تصویر کی طرح (بے حس و حرکت اور با ادب) کھڑے رہیں وہ اپنی جگہ جہنم میں بنالے۔“ اسے ترمذی نے روایت کیا ہے۔

**مسئلہ 36** رکوع اور سجدہ صرف اللہ تعالیٰ ہی کے لئے مخصوص ہے۔

﴿تَبَّأْيَهَا الَّذِينَ أَمْسَوا إِرْكَعُوا وَأَسْجَدُوا وَأَعْبَدُوا رَبَّكُمْ وَأَفْعَلُوا الْخَيْرَ لَعَلَّكُمْ

تُفْلِحُونَ ۝ (77:22)

”اے لوگو، جو ایمان لائے ہو! رکوع کرو، سجدہ کرو اور عبادت کرو اپنے رب کی اور نیک کام کرو تو کہ تم فلاح پاسکو۔“ (سورہ حج، آیت نمبر 22)

عَنْ قَيْسِ بْنِ سَعْدٍ قَالَ أَتَيْتُ الْحَيْرَةَ فَرَأَيْتُهُمْ يَسْجُدُونَ لِمَرْزُبَانَ لَهُمْ فَقُلْتُ رَسُولَ اللَّهِ أَحَقُّ أَنْ يُسْجَدَ لَهُ قَالَ فَاتَّيْتُ النَّبِيَّ فَقُلْتُ إِنِّي أَتَيْتُ الْحَيْرَةَ فَرَأَيْتُهُمْ يَسْجُدُونَ لِمَرْزُبَانَ لَهُمْ فَأَنْتَ يَا رَسُولَ اللَّهِ أَحَقُّ أَنْ نَسْجُدَ لَكَ قَالَ ((أَرَيْتَ لَوْ مَرَرْتُ بِقَرْبِي أَكُنْتَ تَسْجُدُ لَهُ)) قَالَ : فَلَمْ لَا ، قَالَ ((فَلَا تَقْعُلُوا لَوْ كُنْتُ أَمِّاً أَحَدًا أَنْ يَسْجُدَ لِأَحَدٍ لَآمَرْتُ النِّسَاءَ أَنْ يُسْجُدْنَ لِأَزْوَاجِهِنَّ لِمَا جَعَلَ اللَّهُ لَهُمْ عَلَيْهِنَّ مِنَ الْحَقِّ)) رَوَاهُ أَبُو دَاوُدَ ②  
حضرت قیس رضی اللہ عنہ کہتے ہیں میں حیرہ (یعنی کا شہر) آیا تو ماہ کے لوگوں کو اپنے حاکم کے آگے

① صحیح سنن الترمذی، للالبانی، الجزء الثالث، رقم الحديث 2212

② صحیح سنن ابو داؤد، للالبانی، الجزء الثاني، رقم الحديث 1873

سجدہ کرتے دیکھا میں نے خیال کیا کہ رسول اللہ ﷺ (ان حاکموں کے مقابلے میں) سجدہ کے زیادہ حق دار ہیں چنانچہ جب رسول اللہ ﷺ کی خدمت اقدس میں حاضر ہوا تو عرض کیا "یا رسول اللہ ﷺ! میں نے حیرہ کے لوگوں کو اپنے حاکم کے سامنے سجدہ کرتے دیکھا ہے حالانکہ آپ سجدہ کے زیادہ حق دار ہیں۔" رسول اللہ ﷺ نے ارشاد فرمایا "اچھا بتاؤ اگر تمہارا گزر میری قبر پر ہوتا کیا تم میری قبر پر سجدہ کرو گے؟" میں نے عرض کیا "نہیں!" نبی اکرم ﷺ نے ارشاد فرمایا "پھر اب بھی مجھے سجدہ نہ کرو اگر میں کسی کو سجدہ کرنے کا حکم دیتا تو عورتوں کو حکم دیتا کہ وہ اپنے شوہروں کو سجدہ کریں اس حق کے بدالے میں جو اللہ تعالیٰ نے مردوں کے لئے مقرر کیا ہے، اسے ابو داؤد نے روایت کیا ہے۔

**مسئلہ 37** طواف (ثواب کی نیت سے کسی جگہ کے گرد چکر لگانا) اور اعتکاف (کسی جگہ ثواب کی نیت سے بیٹھنا) صرف اللہ تعالیٰ ہی کے لئے مخصوص ہے۔

﴿وَعَهْدُنَا إِلَى إِبْرَاهِيمَ وَإِسْمَاعِيلَ أَنْ طَهِّرَا بَيْتَنَا لِلنَّاسِ فَإِذَا كَفَرُوا مِنْهُمْ فَلَا يَنْجِلِسُوا مَعَ الظَّالِمِينَ﴾

السُّجُودُ (125:2)

"اور ہم نے ابراہیم اور اسماعیل (علیہما السلام) کو تاکید کی تھی کہ میرے اس گھر کو طواف، اعتکاف، رکوع اور سجدہ کرنے والوں کے لئے پاک صاف رکھو۔" (سورہ بقرہ، آیت نمبر 125)

عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ قَالَ قَالَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ ((لَأَنَّ يَجْلِسَ أَحَدُكُمْ عَلَى جُمُرَةِ فَسْخِرِيقِ شِيَابَةَ فَتَخْلُصَ إِلَى جِلْدِهِ خَيْرٌ لَهُ مِنْ أَنْ يَجْلِسَ عَلَى قَبْرِ)) رَوَاهُ مُسْلِمٌ ①

حضرت ابو ہریرہ (رض) سے روایت ہے کہ رسول اللہ ﷺ نے فرمایا "کسی قبر پر بیٹھنے سے بہتر ہے کہ آدمی آگ کے انگارے پر بیٹھ جائے جو اس کے پڑھے اور کھال کو جلا دالے۔" اسے مسلم نے روایت کیا ہے۔

عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ قَالَ قَالَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ ((لَا تَقْرُومُ السَّاعَةَ حَتَّى تَضْطُرِبَ آيَاتِ نِسَاءِ دُوْسٍ حَوْلَ ذِي الْخَلَصَةِ)). مُتَقَوِّلٌ عَلَيْهِ ②

حضرت ابو ہریرہ (رض) سے روایت ہے کہ رسول اللہ ﷺ نے فرمایا "قیامت اس وقت تک قائم نہیں ہوگی جب تک قبیلہ دوس کی عورتوں کی پیٹھیں ذی الخالصہ کے گرد طواف نہ کرنے لگیں۔" اسے بخاری

۱۔ کتاب الجنائز، باب النہی عن الجلوس علی القبر والصلوة علیه

۲۔ صحیح مسلم کتاب الفتن، باب لا تقوم الساعة حتى تعبد دوس ذا الخلصة

اور مسلم نے روایت کیا ہے۔

وضاحت : ذی الحلصہ زمانہ جاہلیت میں قبیلہ دوں کا بت تھا جس کے گرد مشک طواف کیا کرتے تھے۔

**مسئلہ 38** نذر، نیاز، منت اور چڑھاوا صرف اللہ تعالیٰ ہی کے نام کا ہونا چاہئے۔

(إِنَّمَا حَرَمَ عَلَيْكُمُ الْمُبَيْتَةُ وَاللَّدُمُ وَلَحْمُ الْخَنْزِيرِ وَمَا أَهْلَ بِهِ لِغَيْرِ اللَّهِ) (2:173)

”بے شک اللہ تعالیٰ نے تم پر مردار خون، خزیر کا گوشت اور وہ چیز جو اللہ تعالیٰ کے علاوہ کسی دوسرے کے نام کر دی جائے حرام کر دیا گیا ہے۔“ (سورہ بقرۃ آیت نمبر 173)

عَنْ طَارِقِ بْنِ شَهَابٍ أَنَّ رَسُولَ اللَّهِ قَالَ ((أَدْخِلُ الْجَنَّةَ رَجُلٌ فِي ذَبَابٍ وَأَدْخِلُ النَّارَ وَرَجُلٌ فِي ذَبَابٍ)) قَالُوا: وَكَيْفَ ذَلِكَ يَا رَسُولَ اللَّهِ (ﷺ) قَالَ ((مَوْرٌ رَجُلًا عَلَى قَوْمٍ لَهُمْ صَنَمٌ لَا يُبَجَاوِرُهُ أَحَدًا حَتَّى يَقْرَبَ لَهُ شَيْئًا فَقَالُوا إِلَّا حَدِهِمَا قَرْبٌ قَالَ لَيْسَ عِنْدِي شَيْءٌ أَقْرِبُ قَالُوا لَهُ قَرْبٌ وَلَوْ ذَبَابًا فَقَرْبٌ ذَبَابًا فَخَلُوًا سَبِيلَةً فَدَخَلَ النَّارَ وَقَالُوا إِلَّا خَرِيرٌ : قَرْبٌ فَقَالَ مَا كُنْتُ لِأَقْرَبَ لِأَحَدٍ شَيْئًا دُونَ اللَّهِ عَزَّ وَجَلَّ فَضَرَبُوا عَنْهُ فَدَخَلَ الْجَنَّةَ)) رَوَاهُ أَحْمَدُ ④

حضرت طارق بن شہاب ثوبانؑ سے روایت ہے کہ رسول اللہ ﷺ نے فرمایا ”ایک آدمی صرف مکھی کی وجہ سے جنت میں چلا گیا اور دوسرا جہنم میں۔“ صحابہ کرام ثوبانؑ نے عرض کیا ”یا رسول اللہ ﷺ نے فرمایا“ ”دو آدمی ایک قبیلے کے پاس سے گزرے، اس قبیلے کا ایک بت تھا جس پر چڑھاوا چڑھاۓ بغیر کوئی آدمی وہاں سے نہیں گزرسکتا تھا، چنانچہ ان میں سے ایک شخص سے کہا گیا کہ اس بت پر چڑھاوا چڑھاوا، اس نے کہا میرے پاس ایسی کوئی چیز نہیں، قبیلے کے لوگوں نے کہا تمہیں چڑھاوا ضرور چڑھانا ہو گا خواہ مکھی ہی پکڑ کر چڑھاوا، اس نے مکھی پکڑی اور بت کی نذر کر دی۔ لوگوں نے اسے جانے دیا اور وہ جہنم میں داخل ہو گیا، قبیلے کے لوگوں نے دوسرے آدمی سے کہا تم بھی کوئی چیز بت کی نذر کرو، اس نے کہا میں اللہ تعالیٰ عزوجل کے علاوہ کسی دوسرے کے نام کا چڑھاوا نہیں چڑھاؤں گا، لوگوں نے اسے قتل کر دیا اور وہ جنت میں چلا گیا۔“ اسے احمد نے روایت کیا ہے۔

**مسئلہ 39** قربانی صرف اللہ تعالیٰ ہی کے نام کی دینی چاہئے۔

﴿وَ لَا تَأْكُلُوا مِمَّا لَمْ يُذْكُرِ اسْمُ اللَّهِ عَلَيْهِ وَ إِنَّهُ لَفُسُقٌ وَ إِنَّ الشَّيْطَنَ لَيُؤْخُوذُ إِلَى أُولَئِيمْ لِيُجَادِلُوكُمْ وَ إِنَّ أَطْعَمُوكُمْ إِنْكُمْ لَمُشْرِكُونَ﴾ (121:6)

”اور جس جانور کو اللہ تعالیٰ کے نام پر ذبح نہ کیا گیا ہو اس کا گوشت نہ کھاؤ ایسا کرنا فتنہ ہے، شیاطین اپنے ساتھیوں کے دلوں میں شکوہ و شبہات ڈالتے ہیں تاکہ (شیاطین کے ساتھی شرک کے لئے) تم سے جھگڑا کریں لیکن اگر تم نے ان کی اطاعت قبول کر لی تو تم مشرک ہو۔“ (سورہ انعام، آیت نمبر 121)

عَنْ عَلِيٍّ قَالَ : قَالَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ ((لَعْنَ اللَّهُ مَنْ ذَبَحَ لِغَيْرِ اللَّهِ وَ لَعْنَ اللَّهِ مَنْ سَرَقَ مَنَارَ الْأَرْضِ وَ لَعْنَ اللَّهِ مَنْ لَعَنَ وَاللَّهُ وَ لَعْنَ اللَّهِ مَنْ آوَى مُحَدِّثًا)) رواہ مسلم ①

”حضرت علی بن ابی ذئبؑ کہتے ہیں رسول اللہ ﷺ نے فرمایا“ اللہ تعالیٰ نے لعنت فرمائی ہے اس شخص پر جو غیر اللہ کے نام پر جانور ذبح کرے جو زمین کی حدیں تبدیل کرے جو اپنے والد پر لعنت کرے اور جو بدعتی کو پناہ دے۔“ اسے مسلم نے روایت کیا ہے۔

**مسئلہ 40** دعا صرف اللہ تعالیٰ ہی سے براہ راست مانگنی چاہئے۔

﴿وَ إِذَا سَأَلَكَ عِبَادٌ عَنِّي فَإِنِّي قَرِيبٌ أَجِيبُ دَعْوَةَ الدَّاعِ إِذَا دَعَانِ فَلَيُسْتَجِيبُوا إِلَيْيٖ وَ لَيُؤْمِنُوا بِي لَعَلَّهُمْ يَرْشُدُونَ﴾ (186:2)

”اے نبی! میرے بندے جب تم سے میرے متعلق پوچھیں (تو انہیں بتاو) کہ میں ان کے قریب ہی ہوں جب کوئی دعا کرنے والا مجھ سے دعا کرتا ہے تو میں قبول کرتا ہوں پس انہیں چاہئے کہ وہ میرا حکم مانیں مجھ پر ایمان لائیں تاکہ راہ راست پالیں۔“ (سورہ بقرہ، آیت نمبر 186)

عَنْ النَّعْمَانِ بْنِ بَشِيرٍ قَالَ سَمِعْتُ عَنِ النَّبِيِّ ﷺ قَالَ ((الدُّعَاءُ هُوَ الْعِبَادَةُ)) ثُمَّ قَرَأَ وَ قَالَ رَبُّكُمْ اذْعُونُكُمْ اسْتَجِبْ لَكُمْ إِنَّ الَّذِينَ يَسْتَكْبِرُونَ عَنْ عِبَادَتِي سَيَدْخُلُونَ جَهَنَّمَ دَاخِرِينَ ۝ رواہ الترمذی ①

حضرت نعمن بن بشیرؓ سے روایت ہے کہ نبی اکرم ﷺ نے فرمایا“ دعا عبادت ہے۔“ پھر

آپ ﷺ نے یہ آیت تلاوت فرمائی ”تمہارا رب کہتا ہے مجھ سے دعا کرو میں تمہاری دعا قبول کروں گا جو لوگ میری عبادت سے منہ موڑتے ہیں میں انہیں جلد ہی رسا کر کے جہنم میں داخل کروں گا۔“ اسے ترمذی نے روایت کیا ہے۔

وضاحت : دوسری حدیث مسئلہ نمبر 58 کے تحت ملاحظہ فرمائیں۔

**مسئلہ 41** پناہ صرف اللہ تعالیٰ ہی سے مانگنی چاہئے۔

﴿ قُلْ أَعُوذُ بِرَبِّ النَّاسِ ۝ مَلِكِ النَّاسِ ۝ إِلَهِ النَّاسِ ۝ مِنْ شَرِّ الْوَسْوَاسِ الْخَنَّاسِ ۝ الَّذِي يُوَسْوِسُ فِي صُدُورِ النَّاسِ ۝ مِنَ الْجِنَّةِ وَالنَّاسِ ۝﴾ (6-1:114) ”کہو میں پناہ مانگتا ہوں انسانوں کے رب، انسانوں کے بادشاہ، انسانوں کے حقیقی معبدوں کی، اس وسوسہ ڈالنے والے کے شر سے جو بار بار پلٹ کر آتا ہے، جو لوگوں کے دلوں میں وسوسہ ڈالتا ہے، خواہ وہ جنوں میں سے ہو یا انسانوں میں سے۔“ (سورۃ النّاس، آیت نمبر 6-1)

عَنْ خَوْلَةَ بْنِتِ حَكِيمٍ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهَا تَقُولُ سَمِعْتُ رَسُولَ اللَّهِ يَقُولُ (مَنْ نَزَّلَ مِنْ لَأَنَّمَّا قَالَ أَعُوذُ بِكَلِمَاتِ اللَّهِ التَّامَّاتِ مِنْ شَرِّ مَا خَلَقَ لَمْ يَضُرُّ شَيْءٌ حَتَّىٰ يَرْتَجِلَ مِنْ مَنْزِلَهِ ذَلِكَ) رَوَاهُ مُسْلِمٌ ②

حضرت خولہ بنت حکیم رضی اللہ عنہا کہتی ہیں، میں نے رسول اللہ ﷺ کو یہ فرماتے ہوئے سنائے کہ جو شخص کسی جگہ ٹھہرے اور یہ دعا پڑھے ”میں اللہ تعالیٰ کے مکمل کلمات کے ذریعے ساری مخلوقات کے شر سے اللہ تعالیٰ کی پناہ مانگتا ہوں۔“ تو اسے اس جگہ سے روانہ ہونے تک کوئی چیز نقصان نہیں پہنچائے گی۔ اسے مسلم نے روایت کیا ہے۔

**مسئلہ 42** تو کل اور بھروسہ صرف اللہ تعالیٰ پر ہی کرنا چاہئے۔

﴿إِنَّ يَنْصُرُكُمُ اللَّهُ فَلَاَغَالِبَ لَكُمْ وَإِنَّ يَخْذُلُكُمْ فَمَنْ ذَا الَّذِي يَنْصُرُكُمْ مِنْ بَعْدِهِ وَعَلَى اللَّهِ فَلْيَتَوَكَّلِ الْمُؤْمِنُونَ ۝﴾ (160:3)

① صحیح سنن الترمذی ، للالبانی ، الجزء الثالث ، رقم الحديث 2685

باب الذکر والدعا ..... باب في تعوذ ذمن سوء القضاء ودرك الشقاء

②

”اگر اللہ تعالیٰ تمہاری مدد پر ہو تو کوئی طاقت تم پر غالب آنے والی نہیں اور اگر وہ تمہیں چھوڑ دے تو اس کے بعد کون ہے جو تمہاری مدد کر سکتا ہے پس! پچ موننوں کو اللہ تعالیٰ ہی پر تو کل کرنا چاہئے۔“ (سورہ آلمعران، آیت نمبر 160)

عَنْ عُمَرَ قَالَ : سَمِعْتُ رَسُولَ اللَّهِ يَقُولُ ((لَوْ أَنْكُمْ تَوَكَّلُمُ عَلَى اللَّهِ حَقَّ تَوْكِيلِهِ لَرَزَقْكُمْ كَمَا يَرِزُقُ الطَّيْرَ تَغْدُرُ خِمَاصًا وَ تَرْوَحُ بَطَانًا )) رَوَاهُ ابْنُ مَاجَةَ ① (صحیح) حضرت عمر بن خطاب رض کہتے ہیں میں نے رسول اللہ ﷺ کو فرماتے سن ہے کہ اگر تم لوگ اللہ پر تو کل کرو جیسا تو کل کرنے کا حق ہے تو وہ تمہیں اسی طرح رزق دے جس طرح پرندوں کو دیتا ہے۔ پرندے سچ خالی پیٹ نکلتے ہیں اور شام کو پیٹ بھر کر واپس آتے ہیں۔“ اسے ابن ماجہ نے روایت کیا ہے۔

**مسئلہ 43**

رضا اور خوشنودی صرف اللہ تعالیٰ ہی کی طلب کرنی چاہئے۔

﴿فَإِنِّي أَنَا الْقُرْبَىٰ حَقَّهُ وَالْمُسْكِينُونَ وَابْنُ السَّبِيلِ ذَلِكَ خَيْرُ الْلَّذِينَ يُرِيدُونَ وَجْهَ اللَّهِ وَأَوْلَىٰ إِنَّكُمْ هُمُ الْمُفْلِحُونَ﴾ (30:38)

”رشتہ دار، مسکین اور مسافر کو اس کا حق ادا کرو یہی طرز عمل بہتر ہے ان لوگوں کے لئے جو اللہ تعالیٰ کی خوشنودی چاہتے ہیں اور وہی لوگ فلاج پانے والے ہیں۔“ (سورہ روم، آیت نمبر 38)

كَتَبَ مُعَاوِيَةَ إِلَى عَائِشَةَ أُمِّ الْمُؤْمِنِينَ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهَا أَنِ اخْتَبِي إِلَيْيَ كَجَابًا تُؤْصِنِي فِيهِ وَ لَا تُكْثِرِنِي عَلَيْهِ قَالَ فَكَتَبَتْ عَائِشَةَ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهَا إِلَى مَعَاوِيَةَ سَلَامٌ عَلَيْكَ أَمَّا بَعْدَ فَإِنِّي سَمِعْتُ رَسُولَ اللَّهِ يَقُولُ ((مَنْ التَّمَسَ رِضَا اللَّهِ بِسَخْطِ النَّاسِ كَفَاهُ اللَّهُ مُؤْنَةُ النَّاسِ وَ مَنْ التَّمَسَ رِضَا النَّاسِ بِسَخْطِ اللَّهِ وَ كَلَّهُ اللَّهُ إِلَى النَّاسِ)) وَ السَّلَامُ عَلَيْكَ . رَوَاهُ التَّرمِذِيُّ ②

حضرت معاویہ رض نے ام المؤمنین حضرت عائشہ رض کو خط لکھا کہ مجھے کوئی نصیحت فرمائیں لیکن طویل شہر ہو، چنانچہ حضرت عائشہ صدیقہ رض نے لکھا ”سلام علیک، اللہ کی حمد و شکر کے بعد! میں نے رسول اللہ

① صحیح سنن ابن ماجہ، للالبانی، الجزء الثانی، رقم الحديث 3359

② صحیح سنن الترمذی، الجزء الثالث، رقم الحديث 1967

عَلَيْهِ الْحَمْدُ كَوَيْر فِرْمَاتَهُتْ هُوَ نَبَّهَ سَنَهُ بِهِ جُنْحُنُ لَوْگُوں کی ناراضی مول لے کر اللہ تعالیٰ کی رضاڑھوئہ ہتا ہے اللہ تعالیٰ اسے لوگوں سے مستغفی کر دیتا ہے، اور جو شخص لوگوں کی رضا جوئی حاصل کرنے کے لئے اللہ تعالیٰ کی ناراضی مول لیتا ہے اللہ تعالیٰ اسے لوگوں کے پر دکر دیتا ہے۔ ”السلام علیک۔ اسے ترمذی نے روایت کیا ہے۔

**مسئلہ 44** تمام محبوتوں پر غالب اللہ تعالیٰ ہی کی محبت ہونی چاہئے۔

﴿ وَمِنَ النَّاسِ مَنْ يَتَّخِذُ مِنْ دُوْنِ اللَّهِ أَنْدَادًا يُجْبِونَهُمْ كَحْبَ اللَّهِ وَالَّذِينَ آمَنُوا ﴾

اَشَدُ حُبًّا لِلَّهِ ۝ (165:2)

”لوگوں میں کچھ لوگ ایسے ہیں جو اللہ تعالیٰ کے سوا وسروں کو اس کا ہمسر اور مقابل بناتے ہیں اور ان سے ایسی محبت کرتے ہیں جیسی محبت اللہ تعالیٰ سے کرنی چاہئے حالانکہ ایمان والے تو اللہ تعالیٰ سے ٹوٹ کر محبت کرتے ہیں۔“ (سورہ بقرہ، آیت نمبر 165)

عَنْ أَنَسِ بْنِ النَّبِيِّ ۖ عَنِ النَّبِيِّ قَالَ ((الْأَلَاثَ مَنْ كُنَّ فِيهِ وَجَدَ بِهِنَّ حَلَاوةَ الْإِيمَانِ مَنْ كَانَ اللَّهُ وَرَسُولُهُ أَحَبَّ إِلَيْهِ مِمَّا سِوَاهُمَا وَأَنْ يُحِبَّ الْمُرْءُ لَا يُحِبُّهُ إِلَّهُ وَأَنْ يَكْرَهَ أَنْ يُعُودَ فِي الْكُفُرِ بَعْدَ أَنْ أَنْقَذَهُ اللَّهُ مِنْهُ كَمَا يَكْرَهُ أَنْ يُقْدَفَ فِي النَّارِ)) رواه مسلم<sup>①</sup>

حضرت انس بن مالک سے روایت ہے کہ بنی اکرم علیہ السلام نے فرمایا ”جس شخص میں یہ تین خصلتیں ہوں گی وہ ان کی وجہ سے ایمان کی (حقیقی) حلاوت اور مٹھاں محسوس کرے گا۔ پہلی یہ کہ اللہ تعالیٰ اور رسول علیہ السلام سے باقی تمام لوگوں کے مقابلے میں زیادہ محبت رکھتا ہو، دوسری یہ کہ کسی آدمی سے اللہ تعالیٰ کے لئے محبت کرتا ہو، تیسرا یہ کہ کفر جس سے اللہ تعالیٰ نے اے بچایا ہے اس کی طرف پہنچا سے اتنا ہی ناپسند ہو جتنا آگ میں داخل ہونا۔“ اسے مسلم نے روایت کیا ہے۔

**مسئلہ 45** ہر قسم کے ڈر اور خوف پر اللہ تعالیٰ ہی کا خوف اور ڈر غالب ہونا چاہئے۔

﴿ اَتَخْشُونَهُمْ فَاللَّهُ أَحَقُّ أَنْ تَخْشُوهُ إِنْ كُنْتُمْ مُؤْمِنِينَ ۝ (13:9)﴾

”کیا تم کافروں سے ڈرتے ہو حالانکہ اللہ تعالیٰ اس کا زیادہ حق دار ہے کہ تم اس سے ڈر و اگر تم واقعی مومن ہو۔“ (سورہ توبہ، آیت نمبر 13)

وضاحت : حدیث مسئلہ نمبر 72 کے تحت ملاحظہ فرمائیں۔

**مسئلہ 46** دین اور دنیا کے تمام معاملات میں اطاعت صرف اللہ تعالیٰ ہی کی کرنی چاہئے۔

﴿وَلَقَدْ بَعْثَنَا فِي كُلِّ أُمَّةٍ رَّسُولًا أَنَّ اعْبُدُوا اللَّهَ وَاجْتَبَيْوَا الطَّاغُوتَ فِيمَنْ هُنْ مِنْ هَذِي اللَّهُ وَمِنْهُمْ مَنْ حَقَّتْ عَلَيْهِ الضَّلَالَةُ﴾ (16:16)

”ہم نے ہر امت میں ایک رسول بھیجا اور اس کے ذریعے سب کو خبردار کر دیا کہ اللہ تعالیٰ کی اطاعت کرو اور طاغوت کی اطاعت سے بچواس کے بعد ان میں سے کسی کو اللہ تعالیٰ نے ہدایت بخشی اور کسی پر گمراہی مسلط ہو گئی۔“ (سورہ جمل، آیت نمبر 36)

عَنْ عَدِيِّ بْنِ حَاتِمٍ قَالَ أَتَيْتُ النَّبِيَّ ﷺ وَ فِي عَنْقِي صَلِيبٌ مِنْ ذَهَبٍ فَقَالَ (بِإِيمَانِ عَدِيِّ اطْرَحْ عَنْكَ هَذَا الْوَقْنَ) وَ سَمِعْتُهُ يَقْرَأُ فِي سُورَةِ بَرَاءَةٍ ﴿إِنَّهُمْ لَا يَخْلُقُونَ إِنَّهُمْ لَا يَعْلَمُونَ إِنَّهُمْ لَا يَرْجِعُونَ﴾ (صحيح)

حضرت عدی بن حاتمؓ سے روایت ہے کہ میں نبی اکرم ﷺ کی خدمت میں حاضر ہوا اور میری گردن میں سونے کی صلیب تھی۔ آپ ﷺ نے ارشاد فرمایا ”اے عدی! اس بُت (صلیب) کو اتار پھینکو۔“ میں نے (اس وقت) آپ ﷺ کو سورہ برأت کی یہ آیت پڑھتے ہوئے سنा ”انہوں نے (یعنی اہل کتاب نے) اپنے علماء اور درویشوں کو اللہ کے سوا اپنارب بنا لیا۔“ تب (حضرت عدی کے سوال کے جواب میں) آپ ﷺ نے یہ بات ارشاد فرمائی ”کہ وہ (اہل کتاب) اپنے علماء اور درویشوں کی (ظاہری) عبادت نہیں کرتے تھے، لیکن جب علماء کسی چیز کو حلال کہتے تو وہ بھی اسے حلال جان لیتے اور جب علماء کسی چیز کو حرام ٹھہراتے تو وہ بھی اسے حرام جان لیتے۔“ (اور یہی مطلب ہے علماء کو اللہ تعالیٰ کے سوا رب بنانے کا) اسے ترمذی نے روایت کیا ہے۔

### توحید عبادت کے بارے میں شرکیہ امور:

① اللہ تعالیٰ کے علاوہ کسی زندہ یا غوفت شدہ نبی، ولی، غوث، قطب یا ابدال کے سامنے بے حرمت، با

- ادب ہاتھ باندھ کر کھڑے ہونا شرک ہے۔ (لاحظہ، ہو مسئلہ نمبر 35)
- ② اللہ تعالیٰ کے علاوہ کسی زندہ یا فوت شدہ نبی، ولی، غوث، قطب یا ابدال وغیرہ کے سامنے رکوع کی طرح جھکنا یا بجھہ کرنا شرک ہے۔ (لاحظہ، ہو مسئلہ نمبر 36)
- ③ کسی مزار پر ثواب کی نیت سے کم یا زیادہ وقت کے لئے قیام کرنا یا حجا و بن کر بیٹھنا یا طواف کرنا شرک ہے۔ (لاحظہ، ہو مسئلہ نمبر 37)
- ④ اللہ تعالیٰ کے علاوہ کسی زندہ یا فوت شدہ نبی، ولی، غوث، قطب یا ابدال وغیرہ سے دعا مانگنا یا انہیں دعا میں وسیلہ بنانا شرک ہے۔ (لاحظہ، ہو مسئلہ نمبر 40)
- ⑤ مصیبت یا تکلیف میں اللہ تعالیٰ کے سوا کسی زندہ یا فوت شدہ نبی، ولی، غوث، قطب یا ابدال وغیرہ کو پکارنا، ان سے فریاد کرنا، ان سے پناہ طلب کرنا، شرک ہے۔ (لحاظہ، ہو مسئلہ نمبر 41)
- ⑥ اللہ تعالیٰ کے علاوہ کسی زندہ یا فوت شدہ نبی، ولی، غوث، قطب یا ابدال وغیرہ کے نام کا جائز ذبح کرنا یا ان کے نام کی نذر، نیاز دینا یا ان کی مت ماننا یا چڑھاوا چڑھانا شرک ہے۔ (لحاظہ، ہو مسئلہ نمبر 39)
- ⑦ دنیا یا آخرت میں نقصان کے ذر سے اللہ تعالیٰ کے مقابلے میں کسی فوت شدہ نبی، ولی، غوث، قطب یا ابدال وغیرہ سے ڈرنا، شرک ہے۔ (لحاظہ، ہو مسئلہ نمبر 45)
- ⑧ دنیا یا آخرت کی کامیابی کے حصول کے مقابلے میں کسی فوت شدہ نبی، ولی، غوث، قطب یا ابدال وغیرہ کی رضا حاصل کرنا، شرک ہے۔ (لحاظہ، ہو مسئلہ نمبر 43)
- ⑨ اللہ تعالیٰ کے مقابلے میں کسی زندہ یا فوت شدہ نبی، ولی، غوث، قطب یا ابدال وغیرہ سے بڑھ کر محبت کرنا، شرک ہے۔ (لحاظہ، ہو مسئلہ نمبر 44)
- ⑩ اللہ تعالیٰ کے بجائے کسی فوت شدہ نبی، ولی، غوث، قطب یا ابدال وغیرہ پر توکل کرنا، شرک ہے۔ (لحاظہ، ہو مسئلہ نمبر 42)
- اللہ تعالیٰ کے مقرر کردہ حلال و حرام کے مقابلے میں کسی ولی، غوث، قطب، ابدال یا مرشد، کسی مذہبی راجہ ہمایا سیاسی لیڈر یا کسی پارلیمنٹ یا کسی اسمبلی وغیرہ کے متعین کردہ حلال و حرام پر عمل کرنا شرک ہے۔ (لحاظہ، ہو مسئلہ نمبر 46)

\*\*\*

## الْتَّوْحِيدُ فِي الصَّفَاتِ

### توحید صفات

**مسئلہ 47** کائنات کی ہر چیز کا حقیقی مالک اور باادشاہ صرف اللہ تعالیٰ ہی ہے۔

﴿هُوَ اللَّهُ الَّذِي لَا إِلَهَ إِلَّا هُوَ الْمَلِكُ الْقَدُّوسُ السَّلَامُ الْمُؤْمِنُ الْمُهَبِّيْمُ الْغَرِيْبُ الْجَبَّارُ الْمُتَكَبِّرُ سُبْحَانَ اللَّهِ عَمَّا يَشْرِكُونَ ﴽ (23:59)

”وَهُوَ اللَّهُ الَّذِي ہی ہے جس کے علاوہ کوئی اللہ نہیں وہ باادشاہ ہے نہایت مقدس ہے، سراسر سلامتی اور امن دینے والا، نگہبان، سب پر غالب، اپنا حکم بزور نافذ کرنے والا اور براہی ہو کر رہنے والا، پاک ہے اللہ تعالیٰ اس شرک سے جلوگ کر رہے ہیں۔“ (سورہ حشر، آیت نمبر 23)

عَنْ عَبْدِ اللَّهِ أَبْنِ عَمْرَ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُمَا قَالَ : قَالَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ ((يَطْوِي اللَّهُ عَزَّوَ جَلَّ السَّمَاوَاتِ يَوْمَ الْقِيَامَةِ ثُمَّ يَأْخُذُهُنَّ بِيَدِهِ الْيَمْنِيَ ثُمَّ يَقُولُ أَنَا الْمَلِكُ أَيْنَ الْجَبَّارُوْنَ ؟ أَيْنَ الْمُتَكَبِّرُوْنَ ؟ ثُمَّ يَطْوِي الْأَرْضَيْنِ بِشَمَالِهِ )) رَوَاهُ مُسْلِمٌ ①

حضرت عبد اللہ بن عمر بن الخطاب روایت کرتے ہیں کہ نبی اکرم ﷺ نے فرمایا ”قیامت کے روز اللہ تعالیٰ آسمانوں کو پیٹھے گا پھر انہیں اپنے دائیں ہاتھ میں لے گا پھر فرمائے گا میں ہوں باادشاہ، آج کہاں ہیں (دنیا میں) بڑے بننے والے اور تکبر کرنے والے؟ پھر زمینوں کو اپنے بائیں ہاتھ میں پیٹھ لے گا۔“ اسے مسلم نے روایت کیا ہے۔

**مسئلہ 48** کائنات میں حکومت اور فرمانروائی کے تمام اختیارات صرف اللہ تعالیٰ ہی کے پاس ہیں۔

﴿إِنَّ الْحُكْمَ إِلَّا لِلَّهِ أَمْرٌ إِلَّا تَعْبُدُوا إِلَّا إِيَّاهُ ذلِكَ الَّذِيْنَ أَقْيَمُ وَلَكِنَّ أَكْثَرَ النَّاسِ لَا

(40:12) ﴿يَعْلَمُونَ﴾

”حکم دینا صرف اللہ تعالیٰ ہی کا حق ہے، اس نے یہ حکم دیا ہے کہ اس کے سوا کسی کی عبادت نہ کی جائے، یہی سیدھا راستہ ہے لیکن اکثر لوگ نہیں جانتے۔“ (سورہ یوسف، آیت نمبر 40)

عَنْ أَبِنِ عَبَّاسٍ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُمَا أَنَّ النَّبِيَّ ﷺ قَالَ ((يَا جِبْرِيلُ مَا يَمْنَعُكَ أَنْ تَزُورَنَا أَكْثَرَ مِمَّا تَزُورُنَا؟)) فَنَزَّلَتْ ﴿وَمَا نَزَّلْنَا إِلَّا بِأَمْرِنَا كَلَّهُ مَا بَيْنَ أَيْدِينَا وَمَا خَلْفَنَا وَمَا بَيْنَ ذِلْكَ وَمَا كَانَ رَبُّكَ نَسِيَّاً﴾ قَالَ كَانَ هَذَا الْجَوَابُ لِمُحَمَّدٍ ﷺ رَوَاهُ الْبَحْرَارِيُّ<sup>۱</sup> (صحیح)

حضرت عبداللہ بن عباس رضی اللہ عنہ سے روایت ہے کہ نبی اکرم ﷺ نے حضرت جبریل علیہ السلام سے فرمایا ”تم جتنی مرتبہ ہمارے پاس (اب) آتے ہو اس سے زیادہ مرتبہ کیوں نہیں آتے؟“ اس پر یہ آیت نازل ہوئی ”اے نبی! ہم تمہارے رب کے حکم کے بغیر نہیں آتے جو کچھ ہمارے آگے اور پیچھے ہے نیز جو کچھ اس کے درمیان ہے اس کا مالک وہی ہے اور تمہارا رب بھولنے والا نہیں۔“ یہ آیت رسول اکرم ﷺ کے مطالبے کا جواب تھی۔ (جو آپ ﷺ نے حضرت جبریل علیہ السلام سے کیا تھا) اسے بخاری نے روایت کیا ہے۔

وضاحت : مذکورہ آیت سورہ مریم کی ہے، آیت نمبر 64

**مسئلہ 49** نظم کائنات اور امور کائنات کا مد بر صرف اللہ تعالیٰ ہی ہے۔

﴿اللَّهُ الَّذِي رَفَعَ السَّمَاوَاتِ بِغَيْرِ عَمَدٍ تَرَوْنَهَا ثُمَّ أَسْتَوَى عَلَى الْعَرْشِ وَسَخَّرَ الشَّمْسَ وَالْقَمَرَ كُلُّ يَجْرِي لِأَجْلِ مُسَمَّى يَدِيرُ الْأَمْرَ يَقْصِلُ الْأَيَّاتَ لَعَلَّكُمْ يَلْقَاءُنَا وَرَبُّكُمْ تُؤْتَنُونَ﴾ (2:13) ﴿تُؤْتَنُونَ﴾

”وہ اللہ ہی ہے جس نے آسانوں کو ایسے ستونوں کے بغیر قائم کیا جو تم کو نظر آتے ہوں پھر وہ عرش پر جلوہ فرماتا ہوا، سورج اور چاند کو (ایک قانون کا) پابند بنایا، (کائنات کی) ہر چیز (اسکے حکم سے) ایک وقت مقرر تک کے لئے چل رہی ہے۔ اللہ تعالیٰ ہی (کائنات کے) سارے امور کی تدبیر فرماتا ہے۔ اللہ تعالیٰ (اپنی توحید کی) نشانیں کھول کر بیان کر رہا ہے تاکہ تم اپنے رب سے ملاقات کا یقین کرلو۔“ (سورہ رعد، آیت نمبر 2)

عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ يَقُولُ ((قَالَ اللَّهُ عَزَّ وَجَلَّ يَسْبُطُ أَبْنَادَ الدَّهْرِ وَأَنَا الدَّهْرُ بِيَدِي اللَّيْلَ وَالنَّهَارَ)) رَوَاهُ مُسْلِمٌ<sup>۲</sup>

۱ کتاب التوحید ، باب قول الله : و لقد سبقت كلمتنا لبعادنا المرسلين

۲ کتاب الالفاظ من الادب ، باب النهي عن سب الدهر

حضرت ابو ہریرہ رضی اللہ عنہ کہتے ہیں رسول اکرم ﷺ کا ارشاد مبارک ہے ”اللہ تعالیٰ عزوجل فرماتا ہے ابن آدم زمانے کو گالی دیتا ہے حالانکہ زمانہ تو میں ہوں دن رات میرے قبضہ قدرت میں ہیں۔“ اسے مسلم نے روایت کیا ہے۔

**مسئلہ 50** زمین اور آسمان کے تمام خزانوں کا مالک صرف اللہ تعالیٰ ہی ہے۔

﴿قُلْ لَا أَقُولُ لَكُمْ عِنْدِي خَرَازَنِ اللَّهِ وَ لَا أَعْلَمُ الْغَيْبَ وَ لَا أَقُولُ لَكُمْ إِنِّي مَلِكٌ

إِنَّ أَتَبْعَ إِلَّا مَا يُؤْخَذُ إِلَيَّ قُلْ هُلْ يَسْتَوِي الْأَعْمَى وَ الْبَصِيرُ أَفَلَا تَتَفَكَّرُونَ﴾ (50:6)

”اے نبی! ان سے کہو میں تم سے یہ نہیں کہتا کہ میرے پاس اللہ تعالیٰ کے خزانے ہیں نہ میں غائب کا علم رکھتا ہوں اور نہ یہ کہتا ہوں کہ میں فرشتہ ہوں میں تو صرف اس وحی کی بیرونی کرتا ہوں جو مجھ پر نازل کی جاتی ہے پھر ان سے پوچھو کیا انہا اور آنکھوں والا دونوں برابر ہو سکتے ہیں؟ کیا تم غور نہیں کرتے؟“ (سورہ انعام، آیت نمبر 50)

عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ رضي الله عنه أَنَّ رَسُولَ اللَّهِ صلوات الله عليه وسلم قَالَ ((يَدُ اللَّهِ مَلَائِي لَا يَغِيَضُهَا نَفَقَةٌ سَحَاءُ اللَّيْلَ وَ النَّهَارَ)) وَ قَالَ ((أَرَأَيْتُمْ مَا أَنْفَقَ مُنْدُ خَلْقَ السَّمَوَاتِ وَ الْأَرْضِ فَإِنَّهُ لَمْ يَغْضُ مَا فِي يَدِهِ)). رواه البخاري ①

حضرت ابو ہریرہ رضی اللہ عنہ سے روایت ہے کہ رسول اللہ ﷺ نے فرمایا ”اللہ تعالیٰ کا ہاتھ بھرا ہوا ہے خرچ کرنے سے اس میں کمی نہیں آتی رات دن اس کی بخشش جاری ہے۔“ آپ ﷺ نے فرمایا ”ذراغور کرو زمین و آسمان کی تخلیق پر اللہ تعالیٰ نے کتنا خرچ کیا، لیکن اس سے اس کے خزانے میں کچھ بھی کمی نہیں ہوئی۔“ اسے بخاری نے روایت کیا ہے۔

**مسئلہ 51** قیامت کے روز سفارش کرنے کی اجازت دینے یا نہ دینے نیز سفارش قبول کرنے یا نہ کرنے کا سارا اختیار صرف اللہ تعالیٰ ہی کو ہے۔

﴿لَمْ يَأْخُذُوا مِنْ ذُوْنِ اللَّهِ شُفَعَاءَ قُلْ أَوْلُو كَانُوا لَا يَمْلُكُونَ شَيْئًا وَ لَا يَعْقِلُونَ﴾

﴿لِلَّهِ الشَّفَاعَةُ جَمِيعًا لِّهُ مُلْكُ السَّمَوَاتِ وَ الْأَرْضِ ثُمَّ إِلَيْهِ تُرْجَعُونَ﴾ (44-43:39)

① کتاب التوحید ، باب قول الله تعالى لما حلفت بيدي

”کیا اللہ تعالیٰ کو چھوڑ کر ان لوگوں نے دوسروں کو سفارشی بنا کر کھا ہے؟ ان سے کہو کیا وہ سفارش کریں گے خواہ ان کے اختیار میں کچھ بھی نہ ہوا اور خواہ وہ (مردے تمہاری باتیں) سمجھتے بھی نہ ہوں؟ کہو سفارش ساری کی ساری اللہ کے اختیار میں ہے (جسے چاہے سفارش کی اجازت دے جسے چاہے نہ دے اور جس کی چاہے سفارش قبول کرے اور جس کی چاہے نہ کرے) آسمانوں اور زمین کی پادشاہی کا وہی مالک ہے پھر اس کی طرف تم سب (مرنے کے بعد) پلانے جاؤ گے۔“ (سورہ زمر، آیت نمبر 43-44)

عَنْ أَنَسِ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ قَالَ : قَالَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ (يَجْمَعُ اللَّهُ النَّاسَ يَوْمَ الْقِيَامَةِ فَيَقُولُونَ لَوْا سَتَشْفَعُنَا عَلَى رَبِّنَا حَتَّى يُرِيهَا مِنْ مَكَانِنَا فَيَأْتُونَ أَكْمَمَ (الظَّنِيمَ) فَيَقُولُونَ أَنْتَ الَّذِي خَلَقَ اللَّهَ بِيَدِهِ وَنَفَخَ فِيْكَ مِنْ رُوْحِهِ وَأَمَرَ الْمَلَائِكَةَ فَسَجَدُوا لَكَ فَاشْفَعْ لَنَا عِنْدَ رَبِّنَا فَيَقُولُ لَسْتُ هُنَّا كُمْ وَيَدْكُرُ حَطِيشَتَهُ وَيَقُولُ اتَّوْا نُوحًا (الظَّنِيمَ) أَوْلَ رَسُولَ اللَّهِ بَعْدَهُ فَيَأْتُونَهُ فَيَقُولُ لَسْتُ هُنَّا كُمْ وَيَدْكُرُ حَطِيشَتَهُ اتَّوَا إِبْرَاهِيمَ (الظَّنِيمَ) الَّذِي أَتَخَذَهُ اللَّهُ خَلِيلًا فَيَأْتُونَهُ فَيَقُولُ لَسْتُ هُنَّا كُمْ وَيَدْكُرُ حَطِيشَتَهُ اتَّوَا مُوسَى (الظَّنِيمَ) الَّذِي كَلَمَةَ اللَّهِ فِيَأْتُونَهُ فَيَقُولُ لَسْتُ هُنَّا كُمْ فَيَدْكُرُ حَطِيشَتَهُ اتَّوَا يَعْسُى (الظَّنِيمَ) فِيَأْتُونَهُ فَيَقُولُ لَسْتُ هُنَّا كُمْ اتَّوَا مُحَمَّدًا (صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ) فَقَدْ غُفرَ لَهُ مَا تَقدَّمَ مِنْ ذَنْبِهِ وَمَا تَأْخُرَ فِيَأْتُونَى فَاسْتَأْذِنُ عَلَى رَبِّيْ فَإِذَا رَأَيْتَهُ وَقَعْتُ لَهُ سَاجِدًا فَيَدْعُنِي مَا شَاءَ اللَّهُ ثُمَّ يَقَالُ لَى ارْفَعْ رَأْسَكَ وَسَلْ تُغْطِهِ وَقُلْ يُسْمَعْ وَانْشَفْ تُشَفَّعْ فَارْفَعْ رَأْسِيْ فَأَحْمَدُ رَبِّيْ بِسَحْمِيْدِ يَعْلَمْنِي ثُمَّ اشْفَعْ فَيَحْدُلُنِي حَدَّا ثُمَّ أُخْرِجُهُمْ مِنَ النَّارِ وَأُدْخِلُهُمُ الْجَنَّةَ ثُمَّ أَغْرِيْهُمْ فَاقْعَ سَاجِدًا مِثْلَهُ فِي الْثَّالِثَةِ أَوِ الرَّابِعَةِ حَتَّى مَا يَقْنَى فِي النَّارِ إِلَّا مِنْ حَبْسَةِ الْقُرْآنِ ) رَوَاهُ الْبَخَارِيُّ ①

حضرت اُنس بن مالکؓ سے روایت ہے کہ رسول اللہ ﷺ نے فرمایا ”اللہ تعالیٰ قیامت کے دن لوگوں کو اکٹھا کرے گا اور لوگ کہیں گے کہ اپنے پروردگار کے حضور سفارش کروانی چاہئے تاکہ وہ اس جگہ سے ہمیں نجات دلادے چنانچہ لوگ حضرت آدم علیہ السلام کے پاس آئیں گے اور کہیں گے آپ وہ ہیں جسے اللہ تعالیٰ نے اپنے ہاتھوں سے بنایا اور پھر اپنی روح پھوکی فرشتوں کو حکم دیا کہ آپ کو تجھہ کریں لہذا ہمارے رب کے حضور ہماری سفارش کریں حضرت آدم علیہ السلام کہیں گے میں اس لائق کہاں؟ اور اپنی خطائیں یاد کریں گے لوگوں سے کہیں گے آپ لوگ نوح علیہ السلام کے پاس چلے جائیں وہ پہلے رسول ہیں جنہیں اللہ

تعالیٰ نے بھجو لوگ ان کے پاس (سفراں کا مطالبہ لے کر) جائیں گے وہ کہیں گے میں اس لاائق نہیں اور اپنی خطا میں یاد کریں گے اور لوگوں سے کہیں گے تم لوگ حضرت ابراہیم علیہ السلام کے پاس چلے جاؤ اُنہیں اللہ تعالیٰ نے اپنا دوست بنایا ہے لوگ حضرت ابراہیم علیہ السلام کے پاس جائیں گے اور وہ کہیں گے میں اس لاائق نہیں اور اپنی خطا میں یاد کریں گے حضرت ابراہیم علیہ السلام کہیں گے کہ حضرت موسیٰ علیہ السلام کے پاس چلے جاؤ ان سے اللہ تعالیٰ نے کلام کیا ہے چنانچہ لوگ حضرت موسیٰ علیہ السلام کے پاس آئیں گے وہ کہیں گے میں اس لاائق کہاں اور اپنی خطا میں یاد کریں گے حضرت موسیٰ علیہ السلام کہیں گے تم لوگ حضرت عیسیٰ علیہ السلام کے پاس چلے جاؤ چنانچہ لوگ حضرت عیسیٰ علیہ السلام کے پاس آئیں گے وہ بھی کہیں گے میں اس لاائق کہاں تم لوگ البتہ حضرت محمد ﷺ کے پاس چلے جاؤ اللہ تعالیٰ نے ان کے سارے گناہ معاف کر دیے ہیں چنانچہ لوگ میرے پاس آئیں گے اور میں اپنے رب سے حاضری کی اجازت طلب کروں گا جب میں اللہ تعالیٰ کو دیکھوں گا تو سجدے میں گرپڑوں گا جب تک اللہ چاہے گا مجھے سجدے میں پڑا رہنے والے گا پھر فرمائے گا اے محمد ﷺ! سراخاً وَ اور مانگو دیے جاؤ گے بات کہونی جائے گی سفارش کرو مانی جائے گی چنانچہ (اجازت ملنے کے بعد) اپنا سرجدے سے اٹھاؤں گا اور اپنے رب کی وہ حمد و شاء کروں گا جو اس وقت اللہ تعالیٰ مجھے سکھلائے گا اس کے بعد (لوگوں کے لئے) سفارش کروں گا چنانچہ میرے لئے حد مقرر کر دی جائے گی اس حد کے اندر جو لوگ ہوں گے (صرف) ان کو دوزخ سے نکال کر بہشت میں لے جاؤں گا پھر میں اپنے رب کے حضور حاضر ہوں گا اور اسی طرح حاضر ہوں گا اور اسی طرح سجدہ میں گرپڑوں گا چنانچہ تیری یا چوتھی بار میں اپنے رب سے عرض کروں گا ”پروردگار! اب تو جہنم میں صرف وہی لوگ رہ گئے ہیں جو قرآن کے مطابق ہمیشہ ہمیشہ جہنم میں رہنے والے ہیں۔“ (یعنی مشرک اور کافر) اسے بخاری نے روایت کیا ہے۔

**مسئلہ 52** قیامت کے روز جزا یا سزا دینے کا اختیار صرف اللہ تعالیٰ ہی کو ہوگا۔

﴿وَضَرَبَ اللَّهُ مَثَلًا لِّلَّذِينَ كَفَرُوا أُمَرَاتٌ نُوحٌ وَأُمَرَاتٌ لُّوطٍ كَانَتَا تَحْتَ عَبْدِنِينَ مِنْ عِبَادِنَا صَالِحِينَ فَخَانَتْهُمَا فَلَمْ يُغْنِيَا عَنْهُمَا مِنَ اللَّهِ شَيْئًا وَقَيْلَ ادْخَلَ النَّارَ مَعَ الدَّاخِلِينَ ﴾ (10:66)

”اللہ تعالیٰ کافروں کے معاطلے میں نوح علیہ السلام اور لوط علیہ السلام کی پیویں کو بطور مثال پیش کرتا ہے وہ

ہمارے دو صاحب بندوں کی زوجیت میں تھیں مگر انہوں نے اپنے شوہروں سے خیانت کی (یعنی کافروں سے ساز بازی کی) اور وہ دونوں (یعنی لوٹ اور نوح ﷺ اللہ تعالیٰ کے مقابلے میں ان (بیویوں) کے کچھ کام بھی نہ آسکے دونوں سے کہہ دیا گیا کہ جاؤ آگ میں جانے والوں کے ساتھ تم بھی (آگ میں) چلی جاؤ۔“ (سورہ تحریم، آیت نمبر 10)

**عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ قَالَ : قَامَ رَسُولُ اللَّهِ حِينَ أَنْزَلَ اللَّهُ (وَأَنْذِرَ عَشِيرَتَكَ الْأَقْرَبِينَ) قَالَ يَا مَعْشَرَ قُرَيْشٍ أَوْ كَلِمَةً نَحْوَهَا اشْتَرُوا النُّفْسَكُمْ لَا أَغْنِيَ عَنْكُمْ مِنَ اللَّهِ شَيْئًا يَا بَنِي عَبْدٍ مَنَافٍ لَا أَغْنِيَ عَنْكُمْ مِنَ اللَّهِ شَيْئًا يَا عَبَّاسُ بْنَ عَبْدِ الْمُطَّلِبِ لَا أَغْنِيَ عَنْكَ مِنَ اللَّهِ شَيْئًا وَيَا صَفِيَّةَ عَمَّةَ رَسُولِ اللَّهِ لَا أَغْنِيَ عَنْكِ مِنَ اللَّهِ شَيْئًا وَيَا فَاطِمَةَ بُنْتَ مُحَمَّدٍ سَلَيْلِيَّ مَا شِئْتَ مِنْ مَالٍ لَا أَغْنِيَ عَنْكِ مِنَ اللَّهِ شَيْئًا . رَوَاهُ الْبُخَارِيُّ ①**

حضرت ابو ہریرہؓ سے روایت ہے کہ رسول اللہ ﷺ پر جب یہ آیت اتری (وَأَنْذِرْ عَشِيرَتَكَ الْأَقْرَبِينَ) اے محمد ﷺ! اپنے رشتہداروں کو (قیامت سے) ڈراہ تو آپ ﷺ نے کھڑے ہو کر فرمایا "اے قریش کے لوگو! یا ایسا ہی جملہ کہا، اپنی جانیں بچاؤ! (قیامت کے دن) اللہ تعالیٰ کے سامنے میں تمہارے کسی کام نہیں آسکوں گا اے عبد مناف کے بیٹو! (قیامت کے روز) میں اللہ تعالیٰ کے سامنے تمہارے کسی کام نہیں آسکوں گا اے عباس شیخ بن عبد المطلب میں اللہ تعالیٰ کے سامنے تمہارے کسی کام نہیں آسکوں گا اے فاطمہ بنت رسول اللہ ﷺ کی پھوپھی! میں اللہ تعالیٰ کے سامنے تمہارے کسی کام نہیں آسکوں گا اور اے فاطمہ بنت محمد ﷺ! (دنیا میں) میرے مال سے جو چاہو ماگ لو (لیکن قیامت کے روز) اللہ تعالیٰ کے سامنے میں تمہارے کسی کام نہیں آسکوں گا۔" اسے بخاری نے روایت کیا ہے۔

**مسئلہ 53 گناہ معاف کرنے یا نہ کرنے کا اختیار اللہ تعالیٰ کے پاس ہے۔**

**﴿إِسْتَغْفِرْلَهُمْ أَوْ لَا تَسْتَغْفِرْلَهُمْ إِنْ تَسْتَغْفِرْلَهُمْ سَبْعِينَ مَرَّةً فَلَنْ يَغْفِرَ اللَّهُ لَهُمْ ذَلِكَ بِأَنَّهُمْ كَفَرُوا بِاللَّهِ وَرَسُولِهِ وَاللَّهُ لَا يَهْدِي الْقَوْمَ الْفَاسِقِينَ ۝﴾ (80:9)**  
 ”اے نبی! تم خواہ ان (متافقوں) کے لئے معافی کی درخواست کرو یا نہ کرو (ایک ہی بات ہے)

اگر تم ستر مرتبہ بھی انہیں معاف کرنے کی درخواست کرو گے تو اللہ تعالیٰ انہیں ہرگز معاف نہیں کرے گا اس لئے کہ انہوں نے اللہ تعالیٰ اور اس کے رسول کے ساتھ کفر کیا ہے اور اللہ تعالیٰ فاسق لوگوں کو ہدایت نہیں دیتا۔“ (سورہ توبہ، آیت نمبر 80)

**عَنْ أُمِّ الْعَلَاءِ الْأَنْصَارِيَّةِ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهَا قَالَتْ : قَالَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ ((وَاللَّهُ مَا أَذِرَنِي وَآتَنِي رَسُولُ اللَّهِ مَا يَفْعَلُ بِنِي)) رَوَاهُ الْبَخَارِيُّ ①**

حضرت ام العلاء النصاریہ رضی اللہ عنہا کہتی ہیں کہ رسول اکرم ﷺ نے فرمایا ”اللہ کی قسم! میں نہیں جانتا حالانکہ میں اللہ کا رسول ہوں (مرنے کے بعد) میرے ساتھ کیا معااملہ ہو گا۔“ اسے بخاری نے روایت کیا ہے۔

**مسئلہ 54**

مشیت اور ارادے کی تکمیل کا اختیار صرف اللہ تعالیٰ ہی کے پاس ہے۔

**مسئلہ 55** اللہ تعالیٰ اپنی مشیت اور ارادہ پورا کرنے کے لئے کسی دوسرے کی مشیت یا اجازت کا ہتھ نہیں۔

**(إِنَّمَا أَمْرُهُ إِذَا أَرَادَ أَنْ يَقُولُ لَهُ كُنْ فَيَكُونُ ۝) (82:36)**

”اللہ تعالیٰ جب کسی کام کا ارادہ کرتا ہے تو اس کا کام بس یہ ہے کہ اسے حکم دے ہو جا اور وہ ہو جاتا ہے۔“ (سورہ سیں، آیت نمبر 82)

**عَنْ أُبْيَيْ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُمَا جَاءَ رَجُلٌ إِلَيْ النَّبِيِّ ﷺ فَرَاجَعَهُ فِي بَعْضِ الْكَلَامِ فَقَالَ مَا شَاءَ اللَّهُ وَشِئْتُ ! فَقَالَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ ((أَجْعَلْتَنِي مَعَ اللَّهِ عَدْلًا (وَفِي لَفْظِ نِدًا لَا يَأْلِمُ مَا شَاءَ اللَّهُ وَحْدَهُ)) رَوَاهُ الْبَخَارِيُّ فِي الْأَدِبِ الْمُفَرِّدِ ②**

حضرت عبد اللہ بن عباس رضی اللہ عنہ سے روایت ہے ایک آدمی رسول اللہ ﷺ کی خدمت میں حاضر ہوا اور گفتگو کرتے ہوئے کہا ”جو اللہ تعالیٰ چاہے اور آپ چاہیں۔“ رسول اکرم ﷺ نے فرمایا ”کیا تو نے مجھے اللہ تعالیٰ کا شریک بنالیا ہے۔“ (ایک روایت میں ہمسر کے الفاظ ہیں) آپ ﷺ نے ارشاد فرمایا ”ایسا نہ کہو بلکہ یوں کہو جو اللہ تعالیٰ چاہے۔“ اسے بخاری نے ادب المفرد میں روایت کیا ہے۔

**مسئلہ 56** شریعت سازی، حلال و حرام اور جائز و ناجائز کے تعین کا اختیار صرف

① کتاب الجنائز ، باب الدخول على الميت بعد الموت

② سلسلہ احادیث الصحيحہ، للبانی ، (139-1)

اللہ تعالیٰ ہی کو ہے۔

﴿يَا أَيُّهَا النَّبِيُّ لَمْ تَحْرِمْ مَا أَحَلَ اللَّهُ لَكَ تَبْتَغِي مَرْضَاتٍ أَرْوَاجِكَ وَاللَّهُ غَفُورٌ﴾ (1:66) رَحْمَةً

”اے نبی! تم کیوں اس چیز کو حرام کرتے ہو جو اللہ تعالیٰ نے تمہارے لئے حلال کی ہے (کیا) تم اپنی بیویوں کی خوشی چاہتے ہو؟ اللہ تعالیٰ بخششے والا رحم فرمانے والا ہے۔“ (سورہ تحریم، آیت نمبر ۱)

وضاحت : حدیث سنبلہ نمبر 46 کے تحت ملاحظہ فرمائیں

**مسئلہ 57 علم غیب صرف اللہ تعالیٰ ہی کو ہے۔**

﴿فَلَمَّا أَمْلَكَ لِنَفْسِي نَفْعًا وَلَا ضَرًا إِلَّا مَا شَاءَ اللَّهُ وَلَمْ يَكُنْ أَعْلَمُ الْغَيْبَ لَا سُتُّكْثُرَتْ مِنَ الْخَيْرِ وَمَا مَسَّنِي السُّوءُ إِنْ أَنَا إِلَّا نَذِيرٌ وَبَشِيرٌ لِقَوْمٍ يُوْمُنُونَ﴾ (188:7) ”اے نبی! ان سے کہو میں اپنی ذات کے لئے کسی نفع اور نقصان کا اختیار نہیں رکھتا، اللہ ہی جو کچھ چاہتا ہے، ہوتا ہے اور اگر مجھے غیب کا علم ہوتا تو میں بہت سے فائدے اپنے لئے حاصل کر لیتا اور مجھے کبھی کوئی نقصان نہ پہنچتا، میں تو محض ایک خبردار کرنے والا اور خوشخبری سنانے والا ہوں، ان لوگوں کے لئے جو میری باتیں۔“ (سورہ اعراف، آیت نمبر 188)

عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ قَالَ كَانَ رَسُولُ اللَّهِ يَوْمًا بَارِزًا لِلنَّاسِ فَأَتَاهُ رَجُلٌ فَقَالَ يَا رَسُولَ اللَّهِ مَتَى السَّاعَةِ؟ قَالَ ((مَا الْمُسْتُوْلُ عَنْهَا بِأَعْلَمُ مِنَ السَّائِلِ وَلَكِنْ سَاحِدٌ لَكَ عَنْ أَشْرَاطِهَا إِذَا وَلَدَتِ الْأَمْمَةُ رَبِّهَا فَذَاكَ مِنْ أَشْرَاطِهَا وَإِذَا كَانَتِ الْعَرَأَةُ الْحُفَّةُ رَءُوسُ النَّاسِ فَذَاكَ مِنْ أَشْرَاطِهَا وَإِذَا تَظَارَلَ رَعَاءُ الْبَهْمَمِ فِي الْبَنِيَّانِ فَذَاكَ مِنْ أَشْرَاطِهَا فِي خَمْسٍ لَا يَعْلَمُهُنَّ إِلَّا اللَّهُ)) ثُمَّ تَلَأَصَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ (إِنَّ اللَّهَ عِنْدَهُ عِلْمُ السَّاعَةِ وَيُنَزِّلُ الْغَيْبَ وَيَعْلَمُ مَا فِي الْأَرْحَامِ وَمَا تَدَرِّي نَفْسٌ مَا ذَا تَكْسِبُ غَدًا وَمَا تَدَرِّي نَفْسٌ بِأَيِّ أَرْضٍ تَمُوتُ إِنَّ اللَّهَ عَلَيْهِ خَيْرٌ) هَرَوَاهُ مُسْلِمٌ

”حضرت ابو ہریرہ رض فرماتے ہیں ایک روز رسول اکرم ﷺ صاحبہ کرام رض کے درمیان

تشریف فرماتھے کہ ایک شخص آیا اور عرض کیا ”یا رسول اللہ ﷺ! قیامت کب آئے گی؟“ آپ ﷺ نے فرمایا ”جس سے پوچھ رہے ہو وہ پوچھنے والے سے زیادہ نہیں جانتا ہاں البتہ میں تجھے اس کی نشانیاں بتا دیتا ہوں (پہلی نشانی یہ ہے کہ) جب عورت اپنا مالک جنت تو یہ قیامت کی نشانیوں میں سے ہے (دوسری نشانی یہ ہے کہ) جب بڑھنے پاؤں پھر نے والے لوگ مردار نہیں تو یہ قیامت کی نشانیوں میں سے ہے (تیسرا نشانی یہ ہے کہ) جب رویڑ چرانے والے بڑے بڑے محل تعمیر کریں تو یہ قیامت کی نشانیوں میں سے ہے۔ (پھر فرمایا) قیامت تو ان پانچ چیزوں میں سے ہے جن کا علم اللہ تعالیٰ کے سوا کسی کو نہیں۔“ پھر آپ ﷺ نے یہ آیت تلاوت فرمائی ﴿إِنَّ اللَّهَ عِنْدَهُ عِلْمُ السَّاعَةِ﴾ [لقمان: 34] ① قیامت کا وقت صرف اللہ تعالیٰ ہی جانتا ہے ② وہی بارش بر ساتا ہے ③ وہی جانتا ہے کہ رحم مادر میں کیا ہے ④ کوئی شخص یہ نہیں جانتا کل کیا کرے گا اور ⑤ کوئی شخص یہ نہیں جانتا کہ اسے کون ہی جگہ پر موت آئے گی۔ بے شک اللہ تعالیٰ (ہربات) جانے والا اور باخبر ہے۔“ اسے مسلم نے روایت کیا ہے وضاحت : ”عورت اپنا مالک جنت“ کا مطلب یہ ہے کہ اولاد اپنے والدین کی اس قدر نافرمان ہو گی کہ ان کے ساتھ غلاموں اور لوٹپولیوں جیسا سلوک کرے گی۔

**مسئلہ 58** ہر وقت اور ہر جگہ بندوں کی دعا سننے والا صرف اللہ تعالیٰ ہی ہے۔

**مسئلہ 59** ہر جگہ حاضر ناظر (اپنی قدرت اور علم کے ساتھ) صرف اللہ تعالیٰ ہی ہے۔

﴿وَإِذَا سَأَلَكَ عِبَادٌ عَنِّي فَإِنِّي قَرِيبٌ أَجِيبُ دُعَوةَ الدَّاعِ إِذَا دَعَانِ فَلَيْسَ بِجِيْبُوْلِي وَأَلْيُوْمُوْبِيْلِ لَعَلَّهُمْ يَرْشَدُوْنَ﴾ (186:2)

”اور اے نبی! میرے بندے جب تم سے میرے متعلق پوچھیں تو انہیں بتا دو کہ میں ان سے قریب ہی ہوں پکارنے والا جب پکارتا ہے میں اس کی پکار سنتا ہوں اور جواب دیتا ہوں لہذا انہیں چاہئے کہ میری دعوت پر بلیک کہیں اور مجھ پر ایمان لا کیں تاکہ لوگ راہ راست پالیں۔“ (سورہ یقرہ، آیت نمبر 186)

﴿وَهُوَ مَعْلُومٌ أَيْنَ مَا كُنْتُمْ وَاللَّهُ بِمَا تَعْمَلُوْنَ بَصِيرٌ﴾ (4:57)

”اور اللہ تعالیٰ تمہارے ساتھ ہے جہاں بھی تم ہو اور جو کام بھی تم کرتے ہو اسے وہ دیکھ رہا ہے۔“ (سورہ حمد، آیت نمبر 4)

عَنْ أَبِي مُوسَىٰ قَالَ كُنَّا مَعَ النَّبِيِّ فِي سَفَرٍ فَجَعَلَ النَّاسُ يَجْهَرُونَ بِالْتَّكْبِيرِ فَقَالَ النَّبِيُّ ((إِيَّاهَا النَّاسُ ارْبُوْعًا عَلَى الْأَنْفُسِكُمْ إِنَّكُمْ لَيْسَ تَدْعُونَ أَصْمَمَ وَ لَا غَائِبًا إِنَّكُمْ تَدْعُونَهُ سَمِيعًا فَرِيْبًا وَ هُوَ مَعَكُمْ)) رَوَاهُ مُسْلِمٌ ①

حضرت ابو موسیؑ سے روایت ہے کہ ہم نبی اکرم ﷺ کے ساتھ ایک سفر میں تھے لوگ بلند آواز سے تکبیر کہنے لگے تو آپ ﷺ نے فرمایا ”اپنی جانوں پر زمی کرو، (یعنی اپنی آواز پنچی رکھو) کیونکہ تم کسی بھرے یا غائب کو نہیں پکار رہے ہو بلکہ اسے پکار رہے ہو جو (ہر جگہ) سننے والا ہے تمہارے نزدیک ہے اور (ہر وقت اپنے علم اور قدرت کے سبب) تمہارے ساتھ ہے۔“ اسے مسلم نے روایت کیا ہے۔

**مسئلہ 60** دلوں میں چھپے بھید صرف اللہ تعالیٰ ہی جانتا ہے۔

﴿وَ اسْرُواْ أَقْوَلَكُمْ أَوْ جَهَرُواْ بِهِ إِنَّهَا عَلِيْمٌ بِذَاتِ الصُّدُورِ ۝ أَلَا يَعْلَمُ مِنْ خَلْقَ وَ هُوَ

اللَّطِيفُ الْخَبِيرُ ۝﴾ (14:67)

”تم لوگ خواہ آہستہ بات کرو یا اوپنی آواز سے (اللہ تعالیٰ کے لئے یکساں ہے کیونکہ) وہ دلوں کے بھید جانتا ہے، کیا وہی نہ جانے گا جس نے لوگوں کو پیدا کیا ہے؟ حالانکہ وہ باریک میں اور باخبر ہے۔“  
(سورہ ملک، آیت نمبر 67)

عَنْ أَنَّسِ أَنَّ النَّبِيَّ قَنَّتْ شَهْرًا بَعْدَ الرُّكُوعِ يَدْعُ عَلَى أَحْيَاءٍ مِنْ بَنِي سُلَيْمٍ قَالَ بَعْثَ أَرْبِعِينَ أَوْ سَبْعِينَ يَشْكُ فِيهِ مِنَ الْقُرَاءِ إِلَى أَنَّاسٍ مِنَ الْمُشْرِكِينَ فَعَرَضَ لَهُمْ هُولَاءِ فَقَتَلُوْهُمْ وَ كَانَ بَيْنَهُمْ وَ بَيْنَ النَّبِيِّ عَهْدٌ فَمَا رَأَيْتُهُ وَ جَدَ عَلَى أَحَدٍ مَا وَجَدَ عَلَيْهِمْ رَوَاهُ الْبَخَارِيُّ ②

حضرت انسؓ سے روایت ہے کہ نبی اکرم ﷺ مہینہ بھر کوں کے بعد قنوت پڑھتے رہے جس میں بنو سلیم کے قبائل کے لئے بدعا فرماتے رہے۔ حضرت انسؓ نہیں شوھر کہتے ہیں کہ آپ ﷺ نے چالیس یا ستر قراء (یعنی علماء) راوی کو (تعداد میں) ٹک ہے، بعض مشرکوں کے پاس (دین سکھانے کے لئے) بھیجے۔ بنو سلیم کے لوگ مقابله پر اتر آئے اور ان قراء کو قتل کر ڈالا حالانکہ بنو سلیم اور نبی

① کتاب الذکر و الدعا، باب الاستحباب خفض الصوت بالذکر الا في.....

② کتاب الجزية والموادعة، باب دعاء الامام عني من نكث عهدا

اکرم ﷺ کے درمیان عہد تھا (لیکن بنو سلیم نے غداری کی) حضرت انس فی الحجر کہتے ہیں، میں نے نبی اکرم ﷺ کو اس تاریخیہ کبھی نہیں دیکھا جتنا اس موقع پر دیکھا۔ اسے بخاری نے روایت کیا ہے۔

**مسئلہ 62** دین و دنیا کی تمام بھلائیاں صرف اللہ تعالیٰ ہی کے ہاتھ میں ہیں جسے چاہتا ہے، عطا کرتا ہے، جس سے چاہتا ہے چھین لیتا ہے۔

﴿قُلِ اللَّهُمَّ مَا لِكَ الْمُلْكُ تُؤْتِي الْمُلْكَ مَنْ تَشَاءُ وَتَنْزِعُ الْمُلْكَ مِمَّنْ تَشَاءُ وَتَعِزُّ مَنْ تَشَاءُ وَتَذَلُّ مَنْ تَشَاءُ بِيَدِكَ الْخَيْرِ إِنَّكَ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ قَدِيرٌ﴾ (26:3)

”کہو اے اللہ! کائنات کے باادشاہ، تو مجے چاہے حکومت دے، جس سے چاہے چھین لے، جسے چاہے عزت بخشے اور جس کو چاہے ذلیل کرے، بھلائی تیرے اختیار میں ہے، بے شک تو ہر چیز پر قادر ہے۔“ (سورہ آلم، آیت نمبر 26)

عنْ أَنَسِ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ قَالَ كَانَ أَكْثَرُ دُعَاءِ النَّبِيِّ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ ((اللَّهُمَّ رَبَّنَا آتِنَا فِي الدُّنْيَا حَسَنَةً وَ فِي الْآخِرَةِ حَسَنَةً وَ فِيمَا عَذَابُ النَّارِ)) مُتَفَقُ عَلَيْهِ ①

حضرت انس فی الحجر فرماتے ہیں نبی اکرم ﷺ یہ دعا بکثرت مانگا کرتے ”یا اللہ! ہمیں دنیا میں بھی بھلائی عطا فرم اور آخرت میں بھی اور ہمیں آگ کے عذاب سے بچا لے۔“ اسے بخاری اور مسلم نے روایت کیا ہے۔

**مسئلہ 62** دلوں کے پھیرنے والا صرف اللہ تعالیٰ ہی ہے۔

﴿إِيَّاهُمَا الَّذِينَ آمَنُوا اسْتَجِيبُوا لِهِ وَ لِرَسُولٍ إِذَا دَعَاكُمْ لِمَا يُحِبِّيكُمْ وَ اغْلُمُوا أَنَّ اللَّهَ يَحْوِلُ بَيْنَ الْمَرْءَ وَ قَلْبِهِ وَ أَنَّهُ إِلَيْهِ تُحْشَرُونَ﴾ (24:8)

”اے لوگو، جو ایمان لائے ہو! اللہ تعالیٰ اور اس کے رسول کی پکار پر لیک کہو جب کہ رسول تمہیں اس چیز کی طرف بلاتا ہے جو تمہیں زندگی بخشنے والی ہے اور جان رکھو کہ اللہ تعالیٰ بندے اور اس کے دل کے درمیان حائل ہے اور اس کی طرف تم اکٹھے کئے جاؤ گے۔“ (سورہ انفال، آیت نمبر 24)

عنْ شَهْرُ بْنِ حَوْشَبِ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ قَالَ: قُلْتُ لِأَمِ سَلَمَةَ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهَا يَا أَمَّ الْمُؤْمِنِينَ مَا

کان اکثر دعاء رسول اللہ ﷺ ادا کان عنده؟ قائل کان اکثر دعائے (یا مُقلب الْقُلُوبِ بِتِبْغَيْهِ عَلَى دِينِكَ). قائل فقلت یا رسول اللہ ﷺ ما اکثر دعائیک یا مُقلب الْقُلُوبِ بِتِبْغَيْهِ عَلَى دِينِكَ قال ((یا ام سلمة ائمۃ آدمیٰ الا و قلبہ بین اصبعین من اصابع اللہ فمن شاء اقام و من شاء ازاغ رواہ الترمذی ۱)

حضرت شہر بن حوشب رض کہتے ہیں میں نے ام المؤمنین حضرت ام سلمہ رض سے عرض کیا ”رسول اکرم ﷺ جب آپ کے پاس ہوتے تو کون سی دعا سب سے زیادہ پڑھتے؟“ حضرت ام سلمہ رض فرمایا ”آپ ﷺ کی زیادہ تر یہ دعا ہوتی۔ یا مُقلب الْقُلُوبِ بِتِبْغَيْهِ عَلَى دِينِکَ (اے دلوں کے پھیرنے والے میرا دل اپنے دین پر جمادے) میں نے عرض کیا آپ ﷺ اکثر یہ دعا کیوں مانگتے ہیں یا مُقلب الْقُلُوبِ بِتِبْغَيْهِ عَلَى دِینِکَ آپ ﷺ نے ارشاد فرمایا ”اے ام سلمہ رض کوئی آدمی ایسا نہیں جس کا دل اللہ تعالیٰ کے دوالگیوں کے درمیان نہ ہو پھر وہ جسے چاہتا ہے (دین پر) قائم رکھتا ہے جسے چاہتا ہے (راہ راست) سے ہٹا دیتا ہے۔“ اسے ترمذی نے روایت کیا ہے۔

**مسئلہ 63** رزق دینے اور نہ دینے والا صرف اللہ تعالیٰ ہی ہے۔

**مسئلہ 64** رزق میں تنگی یا فراخی کرنے والا صرف اللہ تعالیٰ ہی ہے۔

﴿وَلَا تَقْتُلُوا أَوْلَادَكُمْ خَشْيَةً إِمْلَاقٍ نَحْنُ نَرْزُقُهُمْ وَإِيَّاكُمْ إِنْ قَتَلْتُمُ كَانَ خِطَأً﴾

کبیراً ۱۷ (31:17)

”اور اپنی اولاد کو غربت کے ڈر سے قتل نہ کرو، ہم انہیں بھی رزق دیں گے اور تمہیں بھی درحقیقت اولاد کا قتل ایک بڑا گناہ ہے۔“ (سورہ نی اسرائیل، آیت نمبر 31)

﴿قُلْ إِنَّ رَبِّي يَسْتُطِ الْرِّزْقَ لِمَنْ يَشَاءُ وَيَقْدِرُ وَلَكِنَّ أَكْثَرَ النَّاسِ لَا يَعْلَمُونَ﴾ (36:34)

”اے بنی ﷺ! ان سے کوئی ارب جسے چاہتا ہے رزق کشاوہ دیتا ہے جس کا چاہتا ہے تنگ

کرتا ہے لیکن اکثر لوگ (اس کی حقیقت) نہیں جانتے۔“ (سورہ باء آیت نمبر 36)

عَنِ ابْيِ ذِرَّةٍ عَنِ النَّبِيِّ ﷺ فِيمَا رَوَى عَنِ اللَّهِ تَبَارَكَ وَتَعَالَى أَنَّهُ قَالَ (يَا عِبَادِيْ) كُلُّكُمْ جَائِعٌ إِلَّا مَنْ أَطْعَمْتُهُ فَأَسْتَعْمِلُونِي أَطْعَمْكُمْ يَا عِبَادِيْ كُلُّكُمْ عَارٍ إِلَّا مَنْ كَسَوْتُهُ فَأَسْتَكْسُوْنِي أَكْسُكُمْ . رَوَاهُ مُسْلِمٌ ①

حضرت ابوذر ؓ سے روایت ہے کہ رسول اللہ ﷺ جواہدیث اللہ تبارک و تعالیٰ سے روایت کرتے ہیں (ان میں سے ایک یہ ہے) کہ اللہ تعالیٰ فرماتا ہے ”اے میرے بندو! تم سب بھوکے ہو سوائے اس کے جسے میں کھاؤں پس مجھ سے ماٹا کرو میں تمہیں کھاؤں گا اے میرے بندو! تم سب نگکے ہو سوائے اس کے جسے میں پہناؤں پس مجھ سے مانگو میں تمہیں (لباس) پہناؤں گا۔“ اسے مسلم نے روایت کیا ہے۔

**مسئلہ 65** اولاد دینے یا نہ دینے والا صرف اللہ تعالیٰ ہی ہے۔

**مسئلہ 66** بیٹی اور بیٹیاں دینے والا صرف اللہ تعالیٰ ہی ہے۔

﴿وَلِلَّهِ مُلْكُ السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضِ يَخْلُقُ مَا يَشَاءُ يَهْبُ لِمَنْ يَشَاءُ إِنَّا لَهُ وَبِهِ لِمَنْ يَشَاءُ الدُّكْنُرٌ ۝ أَوْ يُزَوْجُهُمْ ذُكْرًا أَوْ إِنَاثًا وَيَجْعَلُ مَنْ يَشَاءُ عَقِيمًا إِنَّهُ عَلِيمٌ فَدِينُ ۝﴾ (50:42-49)

اللہ تعالیٰ زمین اور آسمان کی بادشاہی کا مالک ہے جو کچھ چاہتا ہے پیدا کرتا ہے جسے چاہتا ہے لڑکیاں دیتا ہے اور جسے چاہتا ہے لڑکے دیتا ہے جسے چاہتا ہے لڑکے اور لڑکیاں ملا جلا کر دیتا ہے اور جسے چاہتا ہے باجھ کر دیتا ہے وہ سب کچھ جانتا ہے اور ہر چیز پر قادر ہے۔ (سورہ شوریٰ، آیت نمبر 49-50)

عَنِ ابْنِ شَهَابٍ قَالَ وَإِمَامًا أَمَّا أَمْ كُلُّ ثُومٍ بِنْتُ رَسُولِ اللَّهِ ﷺ فَزَرَوْجَهَا أَيَّضًا عُثْمَانَ ابْنِ عَفَانَ بَعْدَ أَخْتِهَا رُقَيَّةَ بِنْتِ رَسُولِ اللَّهِ ﷺ ثُمَّ تُوْفِيتَ عَنْهُ وَلَمْ تَلِدْ لَهُ شَيْئًا . رَوَاهُ الطَّبرَانِيُّ ②

حضرت ابن شہاب ؓ کہتے ہیں رسول اللہ ﷺ نے رقیہ رضی اللہ عنہا بنت محمد ﷺ کے بعد ان کی بہن حضرت ام کلثوم رضی اللہ عنہا بنت محمد ﷺ کا نکاح بھی حضرت عثمان بن عفان رضی اللہ عنہ سے ہی کر دیا حضرت رقیہ رضی اللہ عنہا بنت حضرت عثمان کے عقد نکاح میں ہی فوت ہوئی لیکن ان کے ہاں کوئی اولاد نہیں ہوئی۔ اسے

① کتاب البر والصلة والادب، باب تحرير الظلم

② الولد الظاهره النبوية، رقم الحديث 75

طرانی نے روایت کیا ہے۔

### مسئلہ 67 صحت اور شفادینے والا صرف اللہ تعالیٰ ہے۔

﴿الَّذِي خَلَقَنِي فَهُوَ يَهْدِيَنِي ۝ وَالَّذِي هُوَ يُطْعِمُنِي وَيَسْقِيْنِي ۝ وَإِذَا مَرِضْتُ فَهُوَ يَشْفِيْنِي ۝ وَالَّذِي يُمِيتُنِي ثُمَّ يَحْيِيْنِي ۝ وَالَّذِي أَطْمَعُ أَنْ يَغْفِرَ لِي خَطَايَايَتِي يَوْمَ الدِّيْنِ ۝﴾ (82:26)

اللہ تعالیٰ نے مجھے پیدا کیا اور وہی میری رہنمائی فرماتا ہے وہی مجھے کھلاتا اور پلاتا ہے اور جب بیمار ہو جاتا ہوں تو مجھے شفادیتا ہے وہی مجھے موت دے گا اور پھر دوبارہ زندگی سخنے کا اسی سے میں امید رکھتا ہوں کہ روز جزا میری خطاط معاف فرمائے گا۔ (سورہ شراء آیت نمبر 78)

عَنْ عَائِشَةَ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهَا قَالَتْ كَانَ رَسُولُ اللَّهِ يَعْوِذُ بِعَضْهُمْ يَمْسُحُهُ بِيَمِينِهِ أَذْهِبِ الْبَاسِ رَبِّ النَّاسِ وَأَشْفِيْ أَنْتَ الشَّافِيْ لَا شِفَاءَ إِلَّا شِفَائُكَ شِفَاءً لَا يُغَادِرُ سَقَمًا. رَوَاهُ الْبُخَارِيُّ

حضرت عائشہؓ فرماتی ہیں کہ رسول اللہ ﷺ بعض بیمار لوگوں کے جسم پر اپناداہنا ہاتھ پھیرتے اور یہ دعا فرماتے ((أَذْهِبِ الْبَاس.....)) اے لوگوں کے رب! بیماری دور فرما اور شفا عنایت کر کیوں کر تو ہی شفادینے والا ہے اصل شفاؤ ہی ہے جو تو عنایت فرمائے ایسی صحت عنایت فرمائے کسی قسم کی بیماری نہ رہے۔ اے بخاری نے روایت کیا ہے۔

### مسئلہ 68 ہدایت دینا صرف اللہ تعالیٰ کے ختیر میں ہے۔

﴿إِنَّكَ لَا تَهْدِي مَنْ أَحْبَبْتَ وَلِكُنَّ اللَّهُ يَهْدِي مَنْ يَشَاءُ وَهُوَ أَعْلَمُ بِالْمُهَتَّدِينَ ۝﴾

(56:28)

”اے بنی اسرائیل! تم جسے چاہو اسے ہدایت نہیں دے سکتے لیکن اللہ تعالیٰ جسے چاہتا ہے، ہدایت دیتا ہے اور اللہ تعالیٰ ان لوگوں سے خوب واقف ہے جو ہدایت قول کرنے والے ہیں۔“ (سورہ قصص آیت نمبر 56)

عَنْ أَبِي ذِرٍّ عَنِ النَّبِيِّ ﷺ فِيمَا رَوَى عَنِ اللَّهِ تَبَارَكَ وَتَعَالَى أَنَّهُ قَالَ (یا

عبدِیٰ كُلُّکُمْ صَالٌ إِلَّا مَنْ هَذِيَتْهُ فَأَسْتَهْدُونِی أَهْدِكُمْ )) رَوَاهُ مُسْلِمٌ ①

”حضرت ابوذرؓ سے روایت ہے کہ جن حدیثوں میں نبی اکرم ﷺ کی تصریحات اللہ تعالیٰ سے روایت کرتے ہیں ان میں سے ایک یہ ہے کہ اللہ تعالیٰ فرماتا ہے ”اے میرے بندو! تم سب گمراہ ہو سوائے اس کے جسے میں ہدایت دوں پس مجھ سے ہدایت مانگو میں تمہیں ہدایت دوں گا۔“ اسے مسلم نے روایت کیا ہے۔

**مسئلہ 69** نیکی کرنے اور گناہ سے بچنے کی توفیق دینے والا صرف اللہ تعالیٰ ہی ہے۔

﴿إِنَّ أُولَئِكَ إِلَّا الْمُصْلَحُونَ مَا سَتَعْطِفُ عَنْهُ وَمَا تُوفِيقُ إِلَّا بِاللَّهِ عَلَيْهِ تَوَكِّلُتْ وَإِلَيْهِ

أُنِيبُ﴾ (88:11) ②

”حضرت شعیب (علیہ السلام) نے اپنی قوم سے کہا، میں تو اپنی استطاعت کے مطابق اصلاح کرنا چاہتا ہوں اور جو کچھ کرنا چاہتا ہوں اس کا سارا انحصار اللہ تعالیٰ کی توفیق پر ہے اسی پر میں نے بھروسہ کیا ہے اور اسی کی طرف رجوع کرتا ہوں۔“ (سورہ ہود، آیت نمبر 88)

عَنْ مُعاذِ بْنِ جَبَلٍ أَنَّ رَسُولَ اللَّهِ أَخْدَى بِيَدِهِ وَقَالَ ((يَا مُعَاذُ ! وَاللَّهُ أَنْتَ لَأَحِبُّكَ فَقَالَ أُوْصِيَكَ يَا مُعَاذُ لَا تَدْعُنَ فِي ذُبْرٍ كُلَّ صَلَاةٍ تَقُولُ اللَّهُمَّ أَعْنِي عَلَى ذُكْرِكَ وَشُكْرِكَ وَحُسْنِ عِبَادِتِكَ )) رَوَاهُ أَبُو دَاوُدٌ ③

حضرت معاذ بن جبلؓ فرماتے ہیں رسول اللہ ﷺ نے میرا تھی پکڑ کر فرمایا ”ے معاذ! اللہ تعالیٰ کی قسم مجھ سے بہت محبت ہے۔“ پھر آپ ﷺ نے ارشاد فرمایا ”ے معاذ! تجھے تاکید کرتا ہوں کہ کسی (فرض) نماز کے بعد یہ کلمات کہنا نہ چھوڑنا (ربِّ اَعْنِي عَلَى ذُكْرِكَ ..... )“ ”یا اللہ! مجھے اپنا ذکر، شکر اور بہترین عبادت کرنے کی توفیق عطا فرماء۔“ اسے ابو داؤد نے روایت کیا ہے۔

**مسئلہ 70** نفع اور نقصان کا مالک صرف اللہ تعالیٰ ہی ہے۔

**مسئلہ 71** تقدیر کا مالک صرف اللہ تعالیٰ ہی ہے۔

﴿ قُلْ فَمَنْ يَمْلِكُ لَكُمْ مِنَ اللَّهِ شَيْئًا إِنَّ أَرَادَ بِكُمْ ضَرًّا أَوْ أَرَادَ بِكُمْ نَفْعًا بَلْ كَانَ

۱ کتاب البر والصلة والادب باب تحريم الظلم

۲ صحیح سنن ابی داؤد ، للبانی ،الجزء الاول ، رقم الحديث

اللَّهُ بِمَا تَعْمَلُونَ خَبِيرٌ ۝ (11:48)

”(اے نبی! ادنیا کے منافقوں سے کہو کون ہے جو تمہارے معاملے میں اللہ تعالیٰ کے فیصلے کو روکنے کا کچھ بھی اختیار رکھتا ہے اگر وہ تمہیں نقصان پہنچانا چاہے یا فتح پہنچانا چاہے؟ تمہارے اعمال سے اللہ تعالیٰ پوری طرح باخبر ہے۔“ (سورہ فتح، آیت نمبر 11)

عَنِ ابْنِ عَبَّاسٍ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُمَا قَالَ كَتَّ خَلْفَ رَسُولِ اللَّهِ يَوْمًا فَقَالَ ((يَا غَلَامُ إِنِّي أَعِلَّمُكَ كَلِمَاتٍ احْفَظِ اللَّهَ يَحْفَظُكَ احْفَظِ اللَّهَ تَجْدِهُ تُجَاهِكَ إِذَا سَأَلْتَ فَاسْأَلِ اللَّهَ وَإِذَا اسْتَعْنَتْ فَاسْتَعِنْ بِاللَّهِ وَاعْلَمُ أَنَّ الْأُمَّةَ لَوْاجْتَمَعَتْ عَلَى أَنْ يَنْفُعُوكَ بِشَيْءٍ لَمْ يَنْفُعُوكَ إِلَّا بِشَيْءٍ قَدْ كَبَّهَ اللَّهُ لَكَ وَإِنْ جَمَعُوا عَلَى أَنْ يَضْرُوكَ بِشَيْءٍ لَمْ يَضْرُوكَ إِلَّا بِشَيْءٍ قَدْ كَبَّهَ اللَّهُ عَلَيْكَ رُفِعَتِ الْأَقْلَامُ وَجُفِّفَتِ الصُّحْفُ)) رَوَاهُ التَّرمِذِيُّ<sup>①</sup> (صحیح)

حضرت عبداللہ بن عباس رض کہتے ہیں ایک دن میں نبی اکرم ﷺ کے پیچے (سوار) تھا۔ آپ ﷺ نے ارشاد فرمایا ”اے لڑکے! میں تجھے چند کلمے سلکھاتا ہوں (جو یہ ہیں) اللہ تعالیٰ کے احکام کی حفاظت کر اللہ تعالیٰ (دین و دنیا کے فتنوں میں) تمہارے حفاظت فرمائے گا، اللہ تعالیٰ کو یاد کر، تو تو اسے اپنے ساتھ پائے گا جب سوال کرنا ہو تو صرف اللہ تعالیٰ سے سوال کر، جب مدد مانگنا ہو تو صرف اللہ تعالیٰ سے مانگ اور اچھی طرح جان لے کہ اگر سارے لوگ تجھے فتح پہنچانے کے لئے اکٹھے ہو جائیں تو کچھ بھی فتح نہیں پہنچا سکیں گے سوائے اس کے جو اللہ تعالیٰ نے تمہارے لئے لکھ دیا ہے اور اگر سارے لوگ تجھے فتنے کے نقصان پہنچانا چاہیں تو تجھے کچھ بھی نقصان نہیں پہنچا سکیں گے سوائے اس کے جو اللہ تعالیٰ نے تمہارے لئے لکھ دیا ہے، قلم (قدر لکھنے والے) اٹھائے گئے ہیں اور صحیفے، جن میں قدر لکھی گئی ہے، خشک ہو چکے ہیں۔“ اسے ترمذی نے روایت کیا ہے۔

وضاحت : قدریکی دوستیں ہیں پہلی قدریبرم (یعنی فیصلہ کرن) یہ کسی صورت میں نہیں بدلتی، دوسرا قدری متعلق، یہ دعا کرنے سے بدل جاتی ہے اور اس کے بارے میں بھی اللہ تعالیٰ کے ہاں لکھا جا چکا ہے۔ فلاں غصہ کی فلاں قدری، فلاں دعا کرنے سے بدل جائے گی، قدری متعلق کے بارے ہی میں رسول اکرم ﷺ کا ارشاد مبارک ہے لاَيُؤْدُ الْقَضَاءُ إِلَّا الدُّعَاءُ لِنَّمِيْ“ قدری نہیں بدلتی مگر دعا سے۔“

**مسئلہ 72** زندگی اور موت صرف اللہ تعالیٰ ہی کے ہاتھ میں ہے۔

﴿هُوَ الَّذِي يُحْيِي وَيُمِيتُ فَإِذَا قُضِيَ أَمْرًا فَإِنَّمَا يَقُولُ لَهُ كُنْ فَيَكُونُ﴾ ۵۰

(68:40)

”وَهُوَ اللَّهُ الْعَالِيُّ ہی ہے جو زندہ کرتا ہے اور مارتا ہے اور جب کسی بات کا فیصلہ کر لیتا ہے تو پس ایک حکم دیتا ہے کہ ہو جاؤ اور وہ ہو جاتی ہے۔“ (سورہ مومن، آیت نمبر 68)

عَنْ جَابِرِ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ قَالَ كُنَّا مَعَ النَّبِيِّ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ بِذَاتِ الرِّقَاعِ فَإِذَا آتَيْنَا عَلَى شَجَرَةِ ظَلِيلَةٍ تَرَكَاهَا لِلنَّبِيِّ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ فَجَاءَ رَجُلٌ مِّنَ الْمُشْرِكِينَ وَسَيْفُ النَّبِيِّ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ مُعْلَقٌ بِالشَّجَرَةِ فَأَخْتَرَطَهُ فَقَالَ تَخَافُنِي قَالَ (لَا) فَقَالَ : فَمَنْ يَمْنَعُكَ مِنْتَيْ؟ قَالَ : ((اللَّهُ)) رَوَاهُ الْبُخَارِيُّ ..... وَ فِي رِوَايَةِ أَبِي بَكْرِ الْإِسْمَاعِيلِيِّ فِي صَحِيحِهِ فَقَالَ : فَمَنْ يَمْنَعُكَ مِنْتَيْ؟ قَالَ ((اللَّهُ)) ! فَسَقَطَ السَّيْفُ مِنْ يَدِهِ فَأَخَذَ رَسُولُ اللَّهِ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ السَّيْفَ فَقَالَ ((مَنْ يَمْنَعُكَ مِنْتَيْ)) فَقَالَ : كُنْ خَيْرًا أَخِيدُ أَوْرَادَهُ التَّوْرِيُّ

حضرت جابر بن عبد الله رضي الله عنهما سے روایت ہے کہ عز و ذہ ذات الرقاع میں ہم رسول اللہ ﷺ کے ساتھ تھے (دوران سفر) ایک گھنے سائے والا درخت آیا جسے ہم نے رسول اللہ ﷺ کے (آرام کے لئے) چھوڑ دیا۔ اتنے میں ایک مشرک آدمی آیا اور رسول اللہ ﷺ کی تکوار، جو درخت کے ساتھ لٹک رہی تھی، ہونت کر بولا ”کیا تم مجھ سے ڈرتے ہو (یا نہیں)؟“ آپ ﷺ نے ارشاد فرمایا ”نہیں!“ مشرک کہنے لگا تو تمہیں مجھ سے کون بچائے گا؟“ آپ ﷺ نے ارشاد فرمایا ”اللہ!“ اسے بخاری نے روایت کیا ہے۔ ابو بکر اسماعیل نے اپنی شیخ میں یہ بات بھی روایت کی ہے (کہ جب) مشرک نے کہا ”تمہیں مجھ سے کون بچائے گا؟“ تو آپ ﷺ نے ارشاد فرمایا ”اللہ!“ اس پر تکوار مشرک کے ہاتھ سے چھوٹ کر نیچے گر پڑی اور رسول اللہ ﷺ نے اٹھا لی۔ پھر آپ ﷺ نے پوچھا ”تھے مجھ سے کون بچائے گا؟“ مشرک نے کہا ”تم بہتر پکڑنے والے ہوئے“ (یعنی، مجھ پر حرم کرو اور چھوڑو) اسے نووی نے ذکر کیا ہے۔

### توحید صفات کے بارے میں شرکیہ امور:

① امور کائنات اور لقیم کائنات کی تدبیر میں اللہ تعالیٰ کے سوا کسی دوسرے نبی، ولی، غوث، قطب یا

- ابدال کو شریک سمجھنا شرک ہے۔ (ملاحظہ، ہو مسئلہ نمبر 49)
- ② زمین و آسمان کے تمام خزانوں میں تصرف کا اختیار صرف اللہ تعالیٰ کو ہے اس میں کسی نبی، ولی، غوث، قطب یا ابدال کو شریک سمجھنا شرک ہے۔ (ملاحظہ، ہو مسئلہ نمبر 50)
- ③ قیامت کے روز کسی کو سفارش کرنے کی اجازت دینے یا نہ دینے، سفارش قبول کرنے یا نہ کرنے، کسی کو ثواب یا عذاب دینے، کسی کو پکڑنے یا چھوڑنے کا اختیار صرف اللہ تعالیٰ کو ہوگا۔ اللہ تعالیٰ کے اس اختیار میں کسی نبی، ولی، غوث، قطب یا ابدال وغیرہ کو شریک سمجھنا، شرک ہے۔ (ملاحظہ، ہو مسئلہ نمبر 51)
- ④ غیب کا علم رکھنے والا اور ہر جگہ حاضرناظر صرف اللہ تعالیٰ ہی ہے، کسی نبی، ولی، غوث، قطب یا ابدال وغیرہ کو عالم الغیب یا حاضرناظر سمجھنا شرک ہے۔ (ملاحظہ، ہو مسئلہ نمبر 57)
- ⑤ دلوں کو پھیرنے والا، ہدایت دینے والا، نیکی کی توفیق دینے والا صرف اللہ تعالیٰ ہی ہے کسی نبی، ولی، غوث، قطب یا ابدال کو اس پر قادر سمجھنا، شرک ہے۔ (ملاحظہ، ہو مسئلہ نمبر 62/68/69)
- ⑥ رزق کی تنگی یا فراخی، صحت اور بیماری، نفع اور نقصان، زندگی اور موت دینے والا صرف اللہ تعالیٰ ہی ہے کسی نبی، ولی، غوث، قطب یا ابدال کو اس پر قادر سمجھنا شرک ہے۔ (ملاحظہ، ہو مسئلہ نمبر 70/67/63/64)
- ⑦ اولاد دینے یا نہ دینے والا بیٹی اور بیٹیاں دینے والا صرف اللہ تعالیٰ ہی ہے کسی نبی، ولی، غوث، قطب یا ابدال وغیرہ کو اس پر قادر سمجھنا، شرک ہے۔ (ملاحظہ، ہو مسئلہ نمبر 65/66)
- ⑧ دنیا و آخرت کی تمام بھلائیاں صرف اللہ تعالیٰ کے ہاتھ میں ہیں کسی نبی، ولی، غوث، قطب یا ابدال وغیرہ کو اس میں شریک سمجھنا، شرک ہے۔ (ملاحظہ، ہو مسئلہ نمبر 61)
- ⑨ دلوں میں چھپے راز اور بھید صرف اللہ تعالیٰ ہی جانتا ہے کسی نبی، ولی، غوث، قطب یا ابدال وغیرہ کو اس میں شریک سمجھنا، شرک ہے۔ (ملاحظہ، ہو مسئلہ نمبر 60)

\*\*\*

## تَعْرِيفُ الشِّرْكِ وَأَنْوَاعُهُ

### شرک کی تعریف اور اس کی فتمیں

**مسئلہ 73** شرک کی دو فتمیں ہیں ① شرک اکبر ② شرک اصغر۔

**مسئلہ 74** اللہ تعالیٰ اپنی ذات، عبادات اور صفات میں اکیلا اور بے مثل ہے کسی جاندار یا بے جان، زندہ یا فوت شدہ مخلوق کو اس کی ذات میں یا عبادت میں یا اس کی صفات میں شریک کرنا یا اس کے ہمسر سمجھنا شرک اکبر کہلاتا ہے۔

**مسئلہ 75** شرک اکبر کا مرتكب ہمیشہ ہمیشہ جہنم میں رہے گا۔

عَنْ عَبْدِ اللَّهِ بْنِ مُسْوَدَ قَالَ : قَالَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ ((مَنْ مَاتَ يَجْعَلُ لِلَّهِ بِنَاءً أَذْخُلَ النَّارَ))

رواهۃ البخاری ①

حضرت عبداللہ بن مسعود رضی اللہ عنہ سے روایت ہے کہ رسول اکرم ﷺ نے فرمایا "جو شخص اس حال میں مرا کہ اللہ تعالیٰ کے ساتھ کسی کو شریک ٹھہراتا تھا وہ آگ میں داخل کیا جائے گا۔" اسے بخاری نے روایت کیا ہے۔

**مسئلہ 76** شرک فی الذات، شرک فی العبادات اور شرک فی الصفات کے علاوہ بعض ایسے دیگر امور جن کے لئے احادیث میں شرک کا لفظ استعمال ہوا ہے مثلاً ریایا غیر اللہ کی قسم کھانا وغیرہ شرک اصغر کہلاتا ہے۔

عَنْ مَحْمُودِ بْنِ لَبِيدٍ قَالَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ ((إِنَّ أَخْوَافَ مَا أَخَافُ عَلَيْكُمُ الشِّرْكُ الْأَصْغَرُ)) قَالُوا : وَمَا الشِّرْكُ الْأَصْغَرُ يَا رَسُولَ اللَّهِ ﷺ ؟ قَالَ ((الرِّيَاءُ))

۱ ..... کتاب الایمان والندور اذا قال والله لا اتكلم الیوم

## رواءة أَخْمَدٌ ①

حضرت محمود بن لبید رضی اللہ عنہ سے روایت ہے کہ نبی اکرم ﷺ نے فرمایا ”تمہارے بارے میں مجھے جن چیزوں کا خوف ہے ان میں سب سے زیادہ ڈرنے والی چیز شرکِ اصغر ہے۔“ صحابہ کرام رضی اللہ عنہم نے عرض کیا ”یا رسول اللہ ﷺ! شرکِ اصغر کیا ہے؟“ آپ ﷺ نے ارشاد فرمایا ”ریاء“ اسے احمد نے روایت کیا ہے۔

وضاحت : ① شرکِ اصغر کی دیگر مثالیں ”شرکِ اصغر کے باب میں ملاحظہ فرمائیں۔

② شرکِ اکبر کا مرتكب دائرہ اسلام سے خارج ہو جاتا ہے اور وہ ہمیشہ یہی شہر جنم میں رہے گا جبکہ شرکِ اصغر کا مرتكب دائرہ اسلام سے خارج نہیں ہوتا، لیکن کیرہ گانا کا مرتكب ہوتا ہے جس کی سزا جنم ہے۔ (جب تک اللہ چاہے) یاد ہے شرکِ اصغر سے قوبہ کرتا شرکِ اکبر کا باعث بن سکتا ہے۔

## مسند 77

**شرکِ خفیٰ** سے مراد چھپا ہوا شرک ہے جو انسان کے اندر کی چھپی ہوئی کیفیت کا نام ہے، شرکِ خفیٰ، شرکِ اصغر بھی ہو سکتا ہے جیسا کہ ریا کار کا شرک اور شرکِ اکبر بھی ہو سکتا ہے جیسا کہ منافق کا شرک۔

عَنْ أَبِي سَعِيدٍ قَالَ خَرَجَ عَلَيْنَا رَسُولُ اللَّهِ وَنَحْنُ نَتَدَأَكُرُ الْمَسِيحَ الدَّجَالَ، فَقَالَ ((إِلَّا أَخْبِرُكُمْ بِمَا هُوَ أَخْوَقُ عَلَيْكُمْ عِنْدِي مِنَ الْمَسِيحَ الدَّجَالِ؟)) قَالَ : قُلْنَا بَلِي ! فَقَالَ ((إِلَّا شَرْكُ الْخَفْيٰ أَنْ يَقُومَ الرَّجُلُ يُصَلَّى فِي زَيْنٍ صَلَّاتَهُ لِمَا يَرَى مِنْ نَظَرِ رَجُلٍ)) رَوَاهُ ابْنُ مَاجَةَ ②

حضرت ابوسعید رضی اللہ عنہ کہتے ہیں رسول اکرم ﷺ ہمارے پاس تشریف لائے، ہم لوگ آپ میں تھے دجال کا ذکر کر رہے تھے۔ آپ ﷺ نے ارشاد فرمایا ”کیا میں تمہیں ایسی چیز کی خبر نہ دوں جس کا مجھے تمہارے بارے میں تھے دجال سے بھی زیادہ خوف ہے۔“ ہم نے عرض کیا ”کیوں نہیں یا رسول اللہ ﷺ! (ضرور بتائیے) آپ ﷺ نے ارشاد فرمایا ”وہ ہے شرکِ خفیٰ یعنی یہ کہ آدمی نماز پڑھنے کے لئے کھڑا ہو اور جب اسے محوس ہو کہ کوئی اسے دیکھ رہا ہے تو اپنی نماز بلمی کر دے۔“ اسے ابن ماجہ نے روایت کیا ہے۔

\*\*\*

مشکورة، باب الرياء والسمعة، فصل الثالث ①

صحیح سنن الترمذی، لللبانی، الجزء الثالث، رقم الحديث 3389 ②

## الشُّرُكُ فِي ضَوْءِ الْقُرْآنِ شرک، قرآن مجید کی روشنی میں

**مسئلہ 78** شرک سب سے بڑی جھالت ہے۔

**مسئلہ 79** شرک تمام نیک اعمال ضائع کرو دیتا ہے خوب نبی ہی کیوں نہ ہو۔

﴿فُلُّ الْفَعَيْرِ اللَّهُ تَأْمُرُونَى أَعْبُدُ أَيْهَا الْجَهَلُونَ ۝ وَلَقَدْ أُوْحِىَ إِلَيْكَ وَإِلَى الَّذِينَ مِنْ قَبْلِكَ لَئِنْ أَشْرَكْتَ لَيْخُبَطَنَ عَمَلُكَ وَلَتَكُونَنَ مِنَ الْخَسِيرِينَ ۝﴾ (65-64:39)

(اے نبی! ان سے کہو پھر کیا اے جاہلو! تم اللہ تعالیٰ کے سوا کسی اور کی بنگی کرنے کے لئے مجھ سے کہتے ہو؟ (حالانکہ) تمہاری طرف اور تم سے پہلے لگرے ہوئے تمام انبیاء کی طرف یہی یقینی جا چکی ہے کہ اگر تم نے شرک کیا تو تمہارا عمل ضائع ہو جائے کا اور تم خسارے میں رہو گے۔" (سورہ زمر، آیت نمبر 65-64)

**مسئلہ 80** شرک انسان کو آسمان کی بلندیوں سے زمین کی پستی میں گرا دیتا ہے، جہاں وہ مسلسل مختلف گمراہیوں میں دھنستا چلا جاتا ہے حتیٰ کہ وہ ہلاک اور بر باد ہو جاتا ہے۔

﴿وَ مَنْ يُشْرِكْ بِاللَّهِ فَكَانَمَا خَرَّ مِنَ السَّمَاءِ فَتَخَطَّفَهُ الطَّرُوْأُو تَهْوِيْ بِهِ الرِّيحُ فِي مَكَانٍ سَحِيقٍ ۝﴾ (31:22)

"اور جس نے اللہ تعالیٰ کے ساتھ شرک کیا وہ گویا آسمان سے گرد پڑا اب یا تو اسے پرندے (یعنی شیاطین) اچک لے جائیں یا ہوا (خواہشاتِ نفس) اس کو ایسی جگہ لے جا کر پھینک دے گی جہاں اس کے چیزیں اڑ جائیں گے۔" (سورہ حج، آیت نمبر 31)

**مسئلہ 81** مشرک کو تو حید کا ذکر بڑا انداز محسوس ہوتا ہے۔

﴿وَإِذَا ذُكِرَ اللَّهُ وَحْدَهُ أَشْمَأَرَثُ قُلُوبُ الَّذِينَ لَا يُؤْمِنُونَ بِالْآتِيَةِ وَإِذَا ذُكِرَ

الَّذِينَ مِنْ ذُوْنَهِ إِذَا هُمْ يَسْتَبْشِرُونَ ﴿٤٥:٣٩﴾

”جب ایک اللہ تعالیٰ کا ذکر کیا جاتا ہے تو آخرت پر ایمان نہ رکھنے والوں کے دل کڑھنے لگتے ہیں اور جب اس کے سوا و سروں کا ذکر ہوتا ہے تو یہاں یک خوشی سے کھل اٹھتے ہیں۔“ (سورہ زمر، آیت نمبر 45)

**مسئلہ 82** شرک کے معاملے میں والدین یا کسی عالم یا کسی مرشد کی اطاعت کرنا حرام ہے۔

﴿وَصَيَّنَا الْإِنْسَانَ بِوَالدِّيْهِ حُسْنَةً وَإِنْ جَاهَدَاكَ لِتُشْرِكَ بِنِي مَالِيْسَ لَكَ بِهِ

عِلْمٌ فَلَا تُطْعِهُمَا إِلَيَّ مَرْجِعُكُمْ فَإِنِّيْكُمْ بِمَا كُنْتُمْ تَعْمَلُونَ ﴿٨:٢٩﴾

”ہم نے انسان کو بدایت کی ہے کہ وہ والدین کے ساتھ نیک سلوک کرے لیکن اگر والدین زور ڈالیں کہ تو میرے ساتھ کسی (ایسے معبود) کو شریک ٹھہرائے جسے (شریک کی حیثیت سے) تو نہیں جانتا تو ان کی اطاعت نہ کر، میری طرف ہی تم سب کو پلٹ کر آنا ہے پھر میں تم کو بتاؤں گا کہ تم کیا کرتے رہے ہو۔“ (سورہ عنكبوت، آیت نمبر 8)

**مسئلہ 83** مشرک مرد یا عورت کا توحید پرست عورت یا مرد سے نکاح حرام ہے۔

﴿وَلَا تَنِكِحُوا الْمُشْرِكَاتِ حَتَّىٰ يُؤْمِنَ وَلَا مَةٌ مُؤْمِنَةٌ خَيْرٌ مِنْ مُشْرِكَةٍ وَلَا  
أَعْجَبَنَّكُمْ وَلَا تَنِكِحُوا الْمُشْرِكِينَ حَتَّىٰ يُؤْمِنُوا وَلَعَدَدُ مُؤْمِنَاتِ خَيْرٌ مِنْ مُشْرِكِ وَلَا  
أَعْجَبَنَّكُمْ ﴽ٢٢١:٢﴾

”مشرک عورتوں سے نکاح ہرگز نہ کرو جب تک وہ ایمان نہ لے آئیں، ایک مومن لوٹی مشرک آزاد عورت سے بہتر ہے اگرچہ وہ (یعنی مشرک عورت) تمہیں پسند ہی ہو اور اپنی عورتوں کے نکاح مشرک مردوں سے بھی ہرگز نہ کرو جب تک وہ ایمان نہ لے آئیں، ایک غلام مومن، آزاد مشرک سے بہتر ہے خواہ وہ مشرک تمہیں کتنا ہی پسند ہو۔“ (سورہ بقرہ، آیت نمبر 221)

**مسئلہ 84** حالتِ شرک میں فوت ہونے والے مشرکوں کے لئے دعاء / مغفرت کرنا منع ہے۔

﴿مَا كَانَ لِلنَّبِيِّ وَالْدِينَ أَمْنُوا أَنْ يَسْتَغْفِرُوا لِلْمُشْرِكِينَ وَلَوْ كَانُوا أُولَئِيْ قُرْبَىٰ مِنْ

بَعْدِ مَا تَبَيَّنَ لَهُمْ أَنَّهُمْ أَصْحَابُ الْجَحْيْمِ﴾ (113:9)

”نبی کو اور ان لوگوں کو جو ایمان لائے ہیں زیبائن ہیں ہے کہ مشرکوں کے لئے مغفرت کی دعا کریں چاہے وہ ان کے رشتہ دار ہی کیوں نہ ہوں جبکہ ان پر یہ بات کھل چکی ہے کہ وہ جہنم کے مُسْتَحْقِی ہیں۔“ (سورہ توبہ، آیت نمبر 113)

### مسئلہ 85

مشترک پر جنت حرام ہے اور وہ ہمیشہ ہمیشہ کے لئے جہنم میں رہے گا۔

﴿وَقَالَ الْمَسِيحُ يَسُوُّنِي إِسْرَائِيلُ اعْبُدُوا اللَّهَ رَبِّيْ وَرَبُّكُمْ إِنَّهُ مَنْ يُشْرِكُ بِاللَّهِ فَقَدْ

حَرَمَ اللَّهُ عَلَيْهِ الْجَنَّةَ وَمَاوَهُ النَّارِ وَمَا لِلظَّالِمِينَ مِنْ أَنْصَارٍ﴾ (72:5)

”حضرت یسیٰ نے (اپنی قوم بنی اسرائیل) سے کہا ہے بنی اسرائیل! اللہ تعالیٰ کی بندگی کرو جو میرا بھی رب ہے اور تمہارا بھی، جس نے اللہ تعالیٰ کے ساتھ کسی کو شریک ٹھہرایا اس پر اللہ تعالیٰ نے جنت حرام کر دی ہے اور اس کا ٹھکانہ جہنم ہے اور ایسے ظالموں کا کوئی مددگار نہیں۔“ (سورہ مائدہ، آیت نمبر 72)

﴿إِنَّ الَّذِينَ كَفَرُوا مِنْ أَهْلِ الْكِتَابِ وَالْمُشْرِكِينَ فِي نَارِ جَهَنَّمَ خَلِدِينَ فِيهَا أُولَئِكَ هُمُ شُرُّ الْبَرِيَّةِ﴾ (6:98)

”اہل کتاب اور مشرکین میں سے جن لوگوں نے کفر کیا وہ یقیناً جہنم کی آگ میں جائیں گے اور ہمیشہ اس میں رہیں گے ایسے لوگ بدترین مخلوق ہیں۔“ (سورہ بینہ، آیت نمبر 6)

### مسئلہ 86

حقیقت شرک سمجھانے کے لئے قرآن مجید کی چند حکیما نہ مثالیں۔

① ﴿مَثُلُ الَّذِينَ اتَّخَذُوا مِنْ دُوْنِ اللَّهِ أُولَيَاءَ كَمَثُلِ الْعَنْكَبُوتِ إِتَّخَذُتْ بَيْتًا وَإِنَّ أَوْهَنَ

الْبَيْوُتِ لَبِيْثُ الْعَنْكَبُوتِ لَوْ كَانُوا يَعْلَمُونَ﴾ (41:29)

”جن لوگوں نے اللہ تعالیٰ کو چھوڑ کر دوسرا سر پرست بنالئے ہیں ان کی مثال مکڑی جیسی ہے جو اپنا ایک گھر بناتی ہے اور سب گھروں سے زیادہ کمزور گھر مکڑی کا ہی ہوتا ہے۔ کاش! یہ لوگ اس حقیقت کو جانتے۔“ (سورہ عنکبوت، آیت نمبر 41)

﴿فَيَا أَيُّهَا النَّاسُ ضُرِبَ مَثَلٌ فَإِسْتَمِعُوا لَهُ إِنَّ الَّذِينَ تَدْعُونَ مِنْ دُونِ اللَّهِ لَنْ يَعْلَمُوا دُبَابًا وَلَوِ اجْتَمَعُوا لَهُ وَإِنْ يَسْلُبُهُمُ الدُّبَابُ شَيْئًا لَا يَسْتَقْدِلُوهُ مِنْهُ ضَعْفُ الطَّالِبِ وَالْمَطْلُوبُ ۝ مَا قَدَرُوا اللَّهُ حَقْ قَدْرِهِ إِنَّ اللَّهَ لَقَوْيٌ عَزِيزٌ ۝﴾ (74:22)

”اے لوگو! ایک مثال دی جاتی ہے اسے ذرا غور سے سنو، اللہ تعالیٰ کو چھوڑ کر جن معبدوں کو تم پکارتے ہو وہ سب مل کر ایک کمھی بھی پیدا نہیں کر سکتے بلکہ کمھی اگر ان سے کوئی چیز چھین لے جائے تو وہ اسے چھڑا بھی نہیں سکتے، مدد چاہنے والے بھی کمزور اور جن سے مدد چاہی جاتی ہے وہ بھی کمزور، ان لوگوں نے اللہ تعالیٰ کی قدر ہی نہیں پہچانی جیسا کہ اس کے پہچانے کا حق تھا حقیقت یہ ہے کہ قوت اور عزت والا تو اللہ ہی ہے۔“ (سورہ حج، آیت نمبر 73-74)

﴿وَالَّذِينَ يَدْعُونَ مِنْ دُونِهِ لَا يَسْتَجِيبُونَ لَهُمْ بِشَيْءٍ إِلَّا كَبَاسِطِ كَفَيْهِ إِلَى الْمَاءِ لِيَسْلُغَ فَاهُ وَمَا هُوَ بِالْغَهْ وَمَا دُعَاءُ الْكُفَّارِينَ إِلَّا فِي ضَلَالٍ ۝﴾ (14:13)

”اللہ تعالیٰ کو چھوڑ کر جنہیں یہ (شرک) لوگ پکارتے ہیں وہ (معبدوں ان باطل) ان کی دعاوں کا کوئی جواب نہیں دے سکتے انہیں پکارنا تو ایسا ہی ہے جیسے کوئی شخص پانی کی طرف ہاتھ پھیلا کر اس سے درخواست کرے کہ تو میرے منہ تک پہنچ جا، حالانکہ پانی اس تک پہنچنے والا نہیں، بس اسی طرح کافروں کی دعا کیں بیکار جانے والی ہیں۔“ (سورہ رعد، آیت نمبر 14)

﴿ضَرَبَ اللَّهُ مَثَلًا رَجُلًا فِيهِ شُرُكَاءُ مُتَشاَكِسُونَ وَرَجُلًا سَلَمًا لَرَجُلٍ هُلْ يَسْتَوِيَانِ مَثَلًا الْحَمْدُ لِلَّهِ بَلْ أَكْثَرُهُمْ لَا يَعْلَمُونَ ۝﴾ (29:39)

”اللہ تعالیٰ ایک مثال دیتا ہے، ایک غلام تو وہ جس کے مالک ہونے میں بہت سے کچھ خلق آقا شریک ہیں جو اسے اپنی طرف کھینچتے ہیں اور دوسرا وہ شخص مکمل طور پر صرف ایک ہی آقا کا غلام ہے، کیا ان دونوں کا حال یکساں ہو سکتا ہے؟ الحمد للہ (ایسا نہیں) مگر اکثر لوگ نہیں جانتے۔“ (سورہ زمر، آیت نمبر 29)

﴿ضَرَبَ لَكُمْ مَثَلًا مِنْ أَنفُسِكُمْ هُلْ لَكُمْ مِنْ مَاءِ مَلَكَتْ أَيْمَانَكُمْ مِنْ شُرُكَاءِ فِي مَا رَزَقْنَكُمْ فَأَنْتُمْ فِيهِ سَوَاءٌ تَحْافُونَهُمْ كَحِيْقَةِكُمْ أَنفُسَكُمْ كَذَلِكَ نُفَصِّلُ الْآيَاتِ لِقَوْمٍ

يَعْقِلُونَ ۝ (28:30)

”اللَّهُ تَعَالَى تَحْمِيلُ تَهْبَارِي ذَاتَ سَهْيٍ اِيْكَ اِيْكَ مَثَالَ دِيَتَاهِ بِهِ كِيَا تَهْبَارِي اَنَّ غَلَامُوْنَ مِنْ سَهْبَهَارِي مَلْكِيَتِ ہیں پُکْجَہِ غَلَامِ ایِسے بُجَیِ ہیں جو بَهَارِے دَیِے ہوئَے مَال وَ دُولَتِ مِنْ تَهْبَارِي سَاتِهِ بَرَابِرَ کَشْرِیَکِ ہوں اور کِیا تَمَ اَنَّ سَهْ طَرَحَ ڈَرَتَهُ ہو جَسْ طَرَحَ آپُسِ مِنْ اپَنَے ہَمْسَروْنَ سَهْ ڈَرَتَهُ ہو؟ اَسْ طَرَحَ ہَمَ آیَتَ کَھُولَ کَرَپِیشَ کَرَتَهُ ہیں اَنَّ لَوْگُوْنَ کَلَے جَعْقَلَ سَهْ کَامَ لَیَتِ ہیں۔“ (سُورَةِ رُوم، آیَت نُبْرَہ 28)

⑥ ﴿صَرَبَ اللَّهُ مَثَلًا عَبْدًا مَمْلُوْكًا لَا يَقْدِرُ عَلَى شَيْءٍ وَ مَنْ رَزَقْنَا هُنَا رِزْقًا حَسَنًا فَهُوَ

يَنْفِقُ مِنْهُ سِرًا وَ جَهْرًا هُلُّ يَسْتَوْنَ الْحَمْدُ لِلَّهِ بَلْ أَكْثَرُهُمْ لَا يَعْلَمُونَ ۝ (75:16)

”اللَّهُ تَعَالَى اَيْكَ مَثَالَ دِيَتَاهِ بِهِ اَيْكَ توَہِیْ ہے غَلَامِ جَوْ دُوسَرَے کَامْلُوكِ ہے اور خُودِ کوئی اخْتِیَارِ نَہِیں رکھتا۔ (جیسے مُشَرِّکُوْنَ کے تَهْبَارِے ہوئے شَرَکَاء) دُوسَرَاخَصُّ وَہ ہے جسے ہَمَ نَے اپَنِی طَرَفَ سَهْ اچْهَارِ زَقِ عَطَا کیا ہے اور وہ اَسَ مِنْ سَهْ کَھَلَے اور چَھَپَے (اپَنِی مَرْضِی سَهْ) خَرَجَ کَرَتَهُ (یعنی پُورِی طَرَحَ بَاخْتِیَارِ ہے جیسے اللَّهُ تَعَالَى بَتَاؤ کیا وَنَوْنَ بَرَابِرِ ہیں؟ الْحَمْدُ لِلَّهِ (ہر گُرْنَہِیں) مَگَرا کَشْرِ لَوْگُوْنَ نَہِیں جَانَتَهُ۔“ (سُورَةِ مُلَك، آیَت نُبْرَہ 75)

**مسئلہ 87** قِيَامَتَ کَرَوْزِ اللَّهِ تَعَالَى کَیِ بَارِگَاهِ مِنْ فَرَشَتَهِ، اَنْبِيَاءُ وَ رَسُلُ اُور اُولِيَاءُ وَ صَلَحَاءُ، اَنَّ مُشَرِّکِینَ کَرَخَافَ گَواهِ دِیَنَ گَے جَوْ دُنْیَا مِنْ اَنْہِیںِ اللَّهِ تَعَالَى کَا شَرِیْکِ تَهْبَرَاتِ رَہے ہوں گَے۔

**مسئلہ 88** قِيَامَتَ کَرَوْزِ مُشَرِّکِینَ کَرَمَعْبُودَانَ کَرَکَیِ کَامَنَہِیں آئَیَنَ گَے۔

(الف) مَلَائِكَةٌ :

﴿وَ يَوْمَ بَخْشِرُهُمْ جَمِيعًا ثُمَّ يَقُولُ لِلْمَلَائِكَةَ أَهُؤُلَاءِ إِيَّاكُمْ كَانُوا يَعْبُدُونَ ۝ قَالُوا

سُبْخَنَكَ اَنْتَ وَ لَيْلَاً مِنْ دُوْنِهِمْ بَلْ كَانَ يَعْبُدُونَ الْجِنَّ اَكْثَرُهُمْ بِهِمْ مُؤْمِنُونَ ۝ (41-40:37)

”اوْ جَسْ دُنِ اللَّهِ تَعَالَى اَنْساَنُوْنَ کو مجِعَ کرے گا پُھر فَشَتوْنَ سَهْ پُوچَھَگَا، کیا یہ (شرک) لَوْگُ تَهْبَارِی تَقْتِ عِبَادَتِ کیا کرتَتَهُ؟ فَرَشَتَهُ جَوَابِ دِیَنَ گَے، پاکَ ہے تَیرِی ذَاتَ، ہَمَارِ اَعْلَقَ تَوْآپَ سَے ہے نَہ کَانَ لَوْگُوْنَ سَے۔ درَاصِلِ یہ ہَمَارِی نَہِیں جَنُوْنَ کَیِ عِبَادَتَ کرتَتَهُ۔ اَنَّ (مُشَرِّکِینَ) مِنْ سَهْ اَکْثَرِ

انہی پر ایمان لائے ہوئے ہیں۔” (سورہ سباء، آیت نمبر 40-41)

### (ب) انبیاء و رسول :

﴿يَوْمَ يَحْمَعُ اللَّهُ الرُّسُلَ فَيَقُولُ مَاذَا أُجِبْتُمْ قَالُوا لَا عِلْمَ لَنَا إِنَّكَ أَنْتَ عَلَامٌ﴾

الْغَيْوَبِ ﴿٥﴾ (109:5)

”جس روز اللہ تعالیٰ سب رسولوں کو مخاطب کر کے پوچھے گا کہ تمہیں کیا جواب دیا گیا تو وہ عرض کریں گے ہمیں کچھ علم نہیں، غیب کی باتیں تو آپ کے علم میں ہیں۔“ (سورہ مائدہ، آیت نمبر 109)

﴿وَإِذْ قَالَ اللَّهُ يَعْلَمُسَى ابْنَ مَرِيمَمَءَ أَنْتَ قُلْتَ لِلنَّاسِ اتَّخِذُونِي وَأَمِّي إِلَهُنِّ مِنْ دُوْنِ اللَّهِ قَالَ سُبْحَانَكَ مَا يَكُونُ لِي أَنْ أَقُولَ مَا لَيْسَ لِي بِحَقِّ إِنْ كُنْتَ قُلْتَنِي فَقَدْ عَلِمْتَنِي تَعْلُمَ مَا فِي نَفْسِي وَلَا أَعْلَمُ مَا فِي نَفْسِكَ إِنَّكَ أَنْتَ عَلَامُ الْغَيْوَبِ ۝ مَا قُلْتَ لَهُمْ إِلَّا مَا أَمْرَتُنِي بِهِ أَنْ أَعْبُدُ اللَّهَ رَبِّي وَرَبَّكُمْ وَكُنْتَ عَلَيْهِمْ شَهِيدًا مَا ذُمْتَ فِيهِمْ فَلَمَّا تَوَفَّيْتَنِي كُنْتَ أَنْتَ الرَّقِيبُ عَلَيْهِمْ وَأَنْتَ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ شَهِيدٌ ۝﴾ (116:116-117:5)

”(قیامت کے دن) جب اللہ تعالیٰ فرمائے گا اے عسیٰ ابن مریم کیا تو نے لوگوں سے کہا تھا کہ خدا کے سوا مجھے اور میری ماں کو معبدوں بنالو؟ تو وہ جواب میں عرض کریں گے کہ سُبْحَانَ اللَّهِ! میرا یہ کام نہ تھا کہ وہ بات کہتا کہ جس کے کہنے کا بھجتی ہی نہ تھا، اگر میں نے اسی بات کی ہوئی تو تجھے ضرور علم ہوتا تو جانتا ہے جو کچھ میرے دل میں ہے اور میں نہیں جانتا جو تیرے دل میں ہے بے شک تو ساری پوشیدہ باقوی سے واقف ہے میں نے ان سے اس کے سوا کچھ نہیں کہا جس کا تو نے مجھے حکم دیا تھا وہ یہ کہ اللہ کی بندگی کرو جو میرا رب ہے اور تمہارا بھی میں اس وقت تک ان کا نگران تھا جب تک کہ میں ان کے درمیان تھا جب تو نے مجھے واپس بلا یا تو پھر تو ہی ان پر نگران تھا اور تو ساری ہی چیزوں پر نگران ہے۔“ (سورہ مائدہ، آیت نمبر 116-117:5)

### (ج) اولیاء و صلحاء

﴿وَيَوْمَ يَحْشُرُهُمْ وَمَا يَعْبُدُونَ مِنْ دُوْنِ اللَّهِ فَيَقُولُ إِنَّكُمْ أَصْلَلْتُمْ عِبَادِي هُؤُلَاءِ أَمْ هُمْ ضَلَّلُوا السَّبِيلَ ۝ قَالُوا سُبْحَانَكَ مَا كَانَ يَبْيَغِي لَنَا أَنْ نَتَّخِذَ مِنْ دُوْنِكَ مِنْ أُولَاءِ

وَلِكُنْ مَتَعْتَهُمْ وَأَبَاءَهُمْ حَتَّىٰ نَسُوَ اللَّهُ كَرَ وَكَانُوا قَوْمًا بُورًا ﴿٢٥﴾ (18:25)

”اور جس روز اللہ تعالیٰ ان (مشرکوں) کو بھی اکٹھا کر لائے گا اور ان کے معبدوں کو بھی بلا یا جائے گا جنہیں آج یہ اللہ تعالیٰ کو چھوڑ کر پونج رہے ہیں پھر ان (معبدوں) سے پوچھا جائے گا کیا تم نے میرے ان بنڈوں کو مگراہ کیا تھا یا یہ خود راہ راست سے بھٹک گئے تھے؟ وہ عرض کریں گے پاک ہے تیری ذات ہماری تو یہ مجال بھی نہ تھی کہ تیرے سو اسکی کو اپنا مولیٰ بنالیتے مرتونے ان کے باپ دادا کو خوب سامان زندگی دیا حتیٰ کہ یہ (تیرے) ارشادات کو بھول گئے اور شامت زدہ ہو کر رہ گئے۔“ (سورہ فرقان، آیت نمبر 18-17)

﴿وَيَوْمَ نَخْشُرُهُمْ جَمِيعًا ثُمَّ نَقُولُ لِلَّذِينَ أَشْرَكُوا مَكَانَكُمْ أَنْتُمْ وَشَرَكَاؤُكُمْ فَزَيَّلْنَا بَيْنَهُمْ وَقَالَ شَرَكَاؤُهُمْ مَا كُنْتُمْ إِيَّانَا تَعْبُدُونَ ﴿١٠﴾ فَكَفَىٰ بِاللَّهِ شَهِيدًا بَيْنَنَا وَبَيْنَكُمْ إِنْ كُنَّا عَنِ عِبَادَتِكُمْ لَغَافِلِينَ ﴿١٠﴾ (28:27-10)

”اور جس روز ہم ان سب (یعنی شریک ٹھہرائے گئے اور شریک ٹھہرانے والے لوگوں) کو ایک ساتھ اکٹھا کریں گے تو ان لوگوں سے جنہوں نے شریک کیا ہے کہیں گے کہ ٹھہر جاؤ تم بھی اور تمہارے ٹھہرائے ہوئے شریک بھی، پھر ان کے درمیان سے اجبنتیت کا پردہ ہشادیں گے (یعنی وہ مشرک اور ان کے ٹھہرائے ہوئے شریک بھی ایک دوسرے کو پہچان لیں گے) تب ان کے ٹھہرائے ہوئے شریک کہیں گے تم ہماری عبادت تو نہیں کرتے تھے (اور اس بات پر) ہمارے اور تمہارے درمیان اللہ تعالیٰ کی گواہی کافی ہے (اگر تم ہماری عبادت کرتے بھی تھے تو) ہم تمہاری اس عبادت سے بے خبر تھے۔“ (سورہ یونس آیت نمبر 28-29)

**مسئلہ 89** قیامت کے روز مشرکوں اور شرکاء کے حالت زار پر قرآن مجید کا ایک طنز یہ تبصرہ!

﴿أَخْشُرُو الَّذِينَ ظَلَمُوا وَأَرْوَاجْهُمْ وَمَا كَانُوا يَعْبُدُونَ ﴿٣٧﴾ مُسْتَسْلِمُونَ ﴿٣٧﴾ (26:22-37)

”(قیامت کے روز حکم ہوگا) گھیر لا و ان سب ظالموں کو ان کے ساتھیوں کو اور ان معبدوں کو جن

کی بندگی کیا کرتے تھے اللہ تعالیٰ کو چھوڑ کر پھر ان سب کو جہنم کا راستہ دکھاؤ اور (ہاں) ذرا انہیں سُخْرَة اُنَّان  
سے کچھ پوچھنا ہے کیا ہو گیا تمہیں تم ایک دوسرا کی مدد نہیں کر رہے؟ امرے آج تو یہ سب بڑے فرمانبردار  
بنے ہوئے ہیں؟“ (یعنی ہربات پر بلا چون و چرائیل کر رہے ہیں) (سورہ صافات، آیت نمبر 22)

**مسئلہ 90** قیامت کے روز مشرک عذاب دیکھ کر شرک سے انکار اور توحید کا اقرار  
کرے گا لیکن اس وقت توحید کا اقرار اس سے کوئی فائدہ نہیں دے گا۔

﴿فَلَمَّا رَأَوْ بَاسَنَا قَالُوا أَمَنَّا بِاللَّهِ وَخَدَّهُ وَكَفَرُنَا بِمَا كُنَّا بِهِ مُشْرِكِينَ ۝ فَلَمَّا يَكُنْ  
يَنْفَعُهُمْ إِيمَانُهُمْ لَمَّا رَأَوْ بَاسَنَا سُنْنَتُ اللَّهِ التَّيْنِ فَدُخَلُتُ فِي عِبَادَهُ وَخَيْرٌ هُنَالِكَ  
الْكُفَّارُونَ ۝﴾ (85:40)

”جب انہوں نے ہمارا عذاب دیکھ لیا تو پار اٹھے گا ہم نے مان لیا اللہ وحدہ لا شریک اللہ کو اور ہم  
انکار کرتے ہیں ان سب معبدوں کا جنمیں ہم اس کا شریک سُخْرَة تھا تھے مگر ہمارا عذاب دیکھ لینے کے بعد  
ان کا ایمان ان کے لئے کچھ بھی نفع بخش نہ ہو سکتا تھا کیوں کہ یہی اللہ تعالیٰ کا قانون ہے جو ہمیشہ سے اس  
کے بندوں میں چلا آ رہا ہے چنانچہ اس وقت کافر لوگ خسارے میں پڑ جائیں گے۔“ (سورہ مونی، آیت  
نمبر 84)

**مسئلہ 91** مشرکوں کے لئے قرآن مجید کی دعوت فکر!

① ﴿قُلْ مَنْ يَنْجِيْكُمْ مِنْ ظُلْمَتِ الْبَرِّ وَالْبَحْرِ تَدْعُونَهُ تَضَرُّعًا وَخُفْيَةً لَيْسَ الْجَنَّا مِنْ هَذِهِ  
لَنَكُونَنَّ مِنَ الشَّكِّرِينَ ۝ قُلِ اللَّهُ يَنْجِيْكُمْ مِنْهَا وَمِنْ كُلِّ كَرْبِ ثُمَّ اتَّمِ  
تُشْرِكُوْنَ ۝﴾ (64:6)

”اے بنی! ان سے پوچھو، صحر اور سمندر کی تاریکیوں میں کون تمہیں خطرات سے بچاتا ہے؟ کون ہے  
جس سے تم مصیبت کے وقت گزگز اگرگز اکار اور چکے چپکے دعا میں مانگتے ہو؟ کس سے کہتے ہو کہ اگر  
اس بلا سے اس نے بچالیا تو ہم شکرگزار ہوں گے؟ کہو اللہ تعالیٰ تمہیں اس سے اور تکلیف سے نجات  
دیتا ہے پھر تم دوسروں کو اس کا شریک سُخْرَة تھا تھے ہو۔“ (سورہ انعام آیت نمبر 63)

② ﴿قُلْ لِمَنِ الْأَرْضُ وَمَنْ فِيهَا إِنْ كُنْتُمْ تَعْلَمُونَ﴾ ○ سَيَقُولُونَ لِلَّهِ قُلْ أَفَلَا تَذَكَّرُونَ ○  
 ○ قُلْ مَنْ رَبُّ السَّمَاوَاتِ السَّبْعِ وَرَبُّ الْعَرْشِ الْعَظِيمِ ○ سَيَقُولُونَ لِلَّهِ قُلْ أَفَلَا تَتَسْفَوْنَ  
 ○ قُلْ مَنْ يَبْدِئُ مَلْكُوتَ كُلِّ شَيْءٍ وَهُوَ بِحِيرَةٍ وَلَا يَجِدُ عَلَيْهِ إِنْ كُنْتُمْ تَعْلَمُونَ ○  
 سَيَقُولُونَ لِلَّهِ قُلْ فَإِنِّي تُسْحَرُونَ ○﴾ (89:23-84)

”مشرکوں سے کہو! بتاؤ اگر تم جانتے ہو کہ یہ زمین اور اس میں جو کچھ ہے وہ سب کس کی ملکیت ہے؟ یہ ضرور کہیں گے اللہ تعالیٰ کی کہوتا ہوش میں کیوں نہیں آتے، ان سے پوچھو ساتوں آسمان اور عرش عظیم کا مالک کون ہے؟ یہ ضرور کہیں گے اللہ تعالیٰ، کہو تم ذرتے کیوں نہیں؟ ان سے کہو بتاؤ اگر تم جانتے ہو تو بتاؤ ہر چیز پر اقتدار کس کا ہے اور کون ہے جو پناہ دیتا ہے اور اس کے مقابلے میں کوئی پناہ نہیں دے سکتا؟ یہ ضرور کہیں گے اللہ، کہو پھر کہاں سے تم دھوکہ کھاتے ہو؟“ (سورہ مونمنون، آیت نمبر 84-89)

③ ﴿أَمْ أَتَخْذُلُوا إِلَيْهَا مِنَ الْأَرْضِ هُمْ يُتَشْرُونَ﴾ ○ لَوْ كَانَ فِيهِمَا إِلَهٌ إِلَّا اللَّهُ لَفَسَدَتَا  
 فَسُبْحَانَ اللَّهِ رَبِّ الْعَرْشِ عَمَّا يَصْفُونَ ○﴾ (21:22-22)

”کیا ان لوگوں کے بنائے ہوئے ارضی معبدوں ایسے ہیں کہ (بے جان میں جان ڈال کر) اٹھا کھڑا کرتے ہوں؟ اگر آسمان و زمین میں ایک اللہ تعالیٰ کے سوا دوسراے معبد و بھی ہوتے تو (زمیں و آسمان) دونوں کا نظام بگڑ جاتا، پس عرش کا مالک اللہ پاک ہے ان باتوں سے جو یہ لوگ بنا رہے ہیں۔“ (سورہ انہیاء، آیت نمبر 21-22)

④ ﴿أَمَنْ جَعَلَ الْأَرْضَ قَرَارًا وَجَعَلَ خِلْلَهَا أَنْهَارًا وَجَعَلَ لَهَا رَوَاسِيًّا وَجَعَلَ بَيْنَ الْبَحْرَيْنِ  
 حَاجِزًا إِلَهٌ مَعَ اللَّهِ بِلْ أَكْثُرُهُمْ لَا يَعْلَمُونَ﴾ (27:27)

”وہ کون ہے جس نے زمین کو جائے قرار بنا لیا اور اس کے اندر دریا رواں کے اور اس میں (پہاڑوں کی) میخیں گاڑ دیں اور پانی کے دودھ خیروں کے درمیان پردے حائل کر دیئے؟ کیا اللہ کے ساتھ کوئی اور اللہ بھی (ان کاموں میں شریک) ہے؟ ”نہیں“ بلکہ ان میں اکثر لوگ نادان ہیں۔“ (سورہ هائل، آیت نمبر 61)

## الشِّرْكُ فِي ضَوْءِ السُّنْنَةِ

### شرک، سنت کی روشنی میں

**مسئلہ 92** کمیرہ گناہوں میں سب سے بڑا گناہ شرک ہے۔

عَنْ عَبْدِ اللَّهِ بْنِ مُسْعُودٍ رَضِيَ اللَّهُ تَعَالَى عَنْهُ قَالَ سَأَلَ رَسُولَ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ تَعَالَى عَلَيْهِ وَسَلَّمَ أَعْظَمُ الْذَنْبِ أَعْظَمُ عِنْدَ اللَّهِ؟ قَالَ ((أَنْ تَجْعَلَ لِلَّهِ نِدَاً وَهُوَ خَلْقُكَ)) قَالَ : قُلْتُ لَهُ إِنَّ ذَلِكَ لَعْظِيمٌ ، قَالَ : قُلْتُ ثُمَّ أَئُ ؟ قَالَ ((ثُمَّ أَنْ تَقْتُلَ وَلَدَكَ مَخَافَةً أَنْ يَطْعَمَ مَعْكَ)) قَالَ : قُلْتُ ثُمَّ أَئُ ؟ قَالَ ثُمَّ أَنْ تُزَانِي حَلِيلَةً جَارِكَ رَوَاهُ مُسْلِمٌ ①

حضرت عبد اللہ بن مسعود رضی اللہ عنہ سے روایت ہے کہ میں نے رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم سے پوچھا ”اللہ تعالیٰ کے نزدیک کون سا گناہ سب سے بڑا ہے؟“ آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے ارشاد فرمایا یہ کہ ”تو اللہ تعالیٰ کے ساتھ شرک کرے حالانکہ اس نے تجھے پیدا کیا ہے۔“ حضرت عبد اللہ بن مسعود رضی اللہ عنہ کہتے ہیں، میں نے عرض کیا ”ہاں اداقی یہ تو ہبت بڑا گناہ ہے۔“ پھر میں نے عرض کیا ”شرک کے بعد کون سا گناہ بڑا ہے؟“ آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے ارشاد فرمایا ”پھر یہ کہ تو اپنی اولاد کو اس ڈر سے قتل کرے کہ وہ تیرے ساتھ کھانا کھائے گی۔“ پھر میں نے عرض کیا ”اس کے بعد؟“ آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے ارشاد فرمایا ”یہ کہ تو ہمارے کی بیوی سے زنا کرے۔“ اسے مسلم نے روایت کیا ہے۔

**مسئلہ 93** شرک سب سے بڑا ظلم ہے۔

عَنْ عَبْدِ اللَّهِ بْنِ مُسْعُودٍ قَالَ لَمَّا نَزَّلَتْ هَذِهِ الْآيَةُ ﴿الَّذِينَ آمَنُوا وَلَمْ يَلْبِسُوا إِيمَانَهُمْ بِظُلْمٍ﴾ شَقَّ ذَلِكَ عَلَى أَصْحَابِ رَسُولِ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ تَعَالَى عَلَيْهِ وَسَلَّمَ فَقَالُوا أَيْنَا لَمْ يَلْبِسْ إِيمَانَهُ بِظُلْمٍ؟ فَقَالَ رَسُولُ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ تَعَالَى عَلَيْهِ وَسَلَّمَ ((إِنَّهُ لَيْسَ بِذَكَرِ الْأَتَسْمَعُ إِلَيْ قُوْلِ الْقَمَانِ لِإِنَّهُ ﴿إِنَّ الشِّرْكَ لَظُلْمٌ عَظِيمٌ﴾) رَوَاهُ البخاری ②

۱۔ کتاب الایمان، باب بیان کون الشرک اقبح الذنوب

۲۔ کتاب التفسیر سورۃ لقمان

”حضرت عبداللہ بن مسعود رضی اللہ عنہ کہتے ہیں جب (سورہ انعام کی) آیت ﴿الَّذِينَ امْنَأُوا وَلَمْ يَلْبِسُوا .....﴾ یعنی ”وہ لوگ جو ایمان لائے اور اپنے ایمان کے ساتھ ظلم کو ملوث نہیں کیا۔“ نازل ہوئی تو صحابہ کرام رضی اللہ عنہم پر بہت گراں گزری، انہوں نے کہا ”ہم میں سے کون ایسا ہے جس نے ایمان لانے کے بعد کوئی ظلم (گناہ) نہ کیا ہو؟“ (رسول اکرم ﷺ کو معلوم ہوا تو) آپ ﷺ نے فرمایا ”اس آیت میں ظلم سے مراد عام گناہ نہیں (بلکہ شرک ہے) کیا تم نے (قرآن مجید میں) لفمان کا قول نہیں سنا جو انہوں نے اپنے بیٹے سے کہا کہ ”شرک سب سے بڑا ظلم ہے۔“ اسے بخاری نے روایت کیا ہے۔

**مسئلہ 94** شرک اللہ تعالیٰ کو سب سے زیادہ تکلیف دینے والا گناہ ہے۔

عَنْ أَبِي مُوسَى الْأَشْعَرِيِّ قَالَ : قَالَ النَّبِيُّ ﷺ ((مَا أَحَدٌ أَصْبَرَ عَلَى أَذْنِ سَمْعَةِ مِنَ اللَّهِ يَدْعُونَ لَهُ الْوَلَدَ ثُمَّ يَعْفِفُهُمْ وَيَرْزُقُهُمْ )) رَوَاهُ الْبَخَارِيُّ ①

”حضرت ابو موسیٰ اشعری رضی اللہ عنہ کہتے ہیں نبی اکرم ﷺ نے فرمایا ”تکلیف وہ بات سن کر اللہ تعالیٰ سے زیادہ صبر کرنے والا کوئی نہیں، مشرک کہتے ہیں اللہ تعالیٰ کی اولاد ہے پھر بھی اللہ تعالیٰ انہیں عافیت میں رکھتا ہے اور روزی دیتا ہے۔“ اسے بخاری نے روایت کیا ہے۔

**مسئلہ 95** شرک کرنے والا اللہ تعالیٰ کو گالی دیتا ہے۔

وضاحت : حدیث مسلم نمبر 29 کے تحت ملاحظہ فرمائیں۔

**مسئلہ 96** قیامت کے روز اللہ تعالیٰ مشرک کو اس کے نیک اعمال کا بدله دینے سے انکار کر دے گا۔

عَنْ مَحْمُودِ بْنِ لَبِيدٍ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ قَالَ ((إِنَّ أَخْوَفَ مَا أَخَافُ عَلَيْكُمُ الشِّرْكُ الْأَصْغَرُ )) قَالُوا : وَمَا الشِّرْكُ الْأَصْغَرُ يَا رَسُولَ اللَّهِ ﷺ ؟ قَالَ ((الرِّيَاءُ يَقُولُ اللَّهُ عَزَّ وَجَلَّ لَهُمْ يَوْمَ الْقِيَمَةِ إِذَا جُزِيَ النَّاسُ بِأَعْمَالِهِمْ إِذْهَبُوا إِلَى الدِّينِ كُنْتُمْ تَرَاءُ وَنَ فِي الدُّنْيَا فَانْظُرُوا هُلْ تَجِدُونَ عِنْدَهُمْ جَزَاءً ؟ )) رَوَاهُ أَحْمَدُ ②

حضرت محمود بن لبید رضی اللہ عنہ کہتے ہیں رسول اللہ ﷺ نے فرمایا ”تمہارے بارے میں مجھے جس چیز

کتاب التوحید، باب قول الله تعالى ان الله هو الرزاق ذوا القوة المتعين ①

سلسلہ احادیث الصحيحہ (2-951) ②

کاسب سے زیادہ ڈر ہے وہ شرک اصغر ہے۔ ”صحابہ کرام ﷺ نے عرض کیا“ یا رسول اللہ ﷺ! شرک اصغر کیا ہے؟“ آپ ﷺ نے ارشاد فرمایا“ قیامت کے روز جب لوگوں کو ان کے اعمال کا بدلہ دیا جا رہا ہو گا تو اللہ تعالیٰ (ریاضت میں) لوگوں سے کہیں گے ”جاوان لوگوں کے پاس جن کو دکھانے کے لئے تم نیک عمل کیا کرتے تھے اور پھر دیکھو ان سے تم کیا جزا پاتے ہو؟“ اسے احمد نے روایت کیا ہے۔

### مسئلہ 97 شرک انسان کو ہلاک کرنے والا گناہ ہے۔

عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ رَضِيَ اللَّهُ تَعَالَى عَنْهُ أَنَّ رَسُولَ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ تَعَالَى عَلَيْهِ وَسَلَّمَ قَالَ ((اجْتَنِبُوا السَّبْعَ الْمُوبِقَاتِ)) قَيْلَ: يَا رَسُولَ اللَّهِ وَمَا هُنَّ؟ قَالَ ((الشَّرِكُ بِاللَّهِ وَالسِّحْرُ وَقَتْلُ النَّفْسِ الَّتِي حَرَمَ اللَّهُ إِلَيْهَا بِالْحَقِيقَ وَأَكْلُ مَالِ الْيَتَيمِ وَأَكْلُ الرِّبَا وَالْتَّوْلِيَ يَوْمَ الزَّخْفِ وَقَذْفُ الْمُحْصَنَاتِ الْغَافِلَاتِ الْمُؤْمِنَاتِ)) رَوَاهُ مُسْلِمٌ ①

حضرت ابو ہریرہ رضی اللہ عنہ سے روایت ہے کہ رسول اللہ ﷺ نے ارشاد فرمایا“ ہلاک کرنے والے سات گناہوں سے بچو،“ صحابہ کرام ﷺ نے عرض کیا“ یا رسول اللہ ﷺ! وہ (سات گناہ) کون سے ہیں؟“ آپ ﷺ نے فرمایا ① اللہ تعالیٰ کے ساتھ شرک کرنا ② جادو ③ ناق کسی جان کو قتل کرنا، جسے اللہ تعالیٰ نے حرام ٹھہرایا ہے ④ یتیم کا مال کھانا ⑤ سود کھانا ⑥ میدان جنگ سے بھاگنا اور ⑦ بھولی بھالی مومن عورتوں پر تہمت لگانا۔“ اسے سلم نے روایت کیا ہے۔

### مسئلہ 98 رسول اکرم ﷺ نے مشرکوں کے لئے بددعا فرمائی۔

عَنْ عَبْدِ اللَّهِ رَبِيعِ الْأَوَّلِ قَالَ اسْتَقْبَلَ رَسُولُ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ تَعَالَى عَلَيْهِ وَسَلَّمَ الْبَيْتَ فَدَعَا عَلَى سِتَّةِ نَفَرٍ مِنْ قُرَيْشٍ فِيهِمْ أَبُو جَهْلٍ وَأُمِيَّةَ بْنِ خَلْفٍ وَغُبَّةَ بْنِ رَبِيعَةَ وَشَيْبَةَ بْنِ رَبِيعَةَ وَغُقْبَةَ بْنِ أَبِي مُعِيَّطٍ فَأَقْسِمَ بِاللَّهِ لَقَدْ رَأَيْتُهُمْ صَرْعَى عَلَى بَدْرٍ قَدْ غَيَّرَتْهُمُ الشَّمْسُ وَكَانَ يَوْمًا حَارًّا۔ رَوَاهُ مُسْلِمٌ ②

حضرت عبداللہ بن مسعود رضی اللہ عنہ سے روایت ہے کہ رسول اللہ ﷺ نے بیت اللہ شریف کی طرف منہ کیا اور قریش کے چھ آدمیوں کے لئے بددعا فرمائی، جن میں ابو جہل، امیہ بن خلف، عتبہ بن ربیعہ، شیبہ بن ربیعہ اور عقبہ بن ابی معیط شامل تھے، (عبداللہ بن مسعود رضی اللہ عنہ کہتے ہیں) میں اللہ کی قسم کھا کر کھتا ہوں

① کتاب الایمان ، باب الکبائر و اکبرہا

② کتاب الجهاد والسیر باب ما لقى النبي ﷺ من اذى المشركين

کہ میں نے ان لوگوں کو بدر کے میدان میں اس حال میں دیکھا کہ دھوپ سے ان کے جسم سڑے ہوئے تھے کیونکہ وہ بہت گرم دن تھا۔ اے مسلم نے روایت کیا ہے۔

**مشک کو ایصال ثواب کا کوئی عمل فائدہ نہیں پہنچاتا۔**

مسئلہ 99

وضاحت: حدیث مسلم نمبر 14 کے تحت لاحظ فرمائیں۔

**شرک کرنے والا قطعی جہنمی ہے۔**

مسئلہ 100

عَنْ عَبْدِ اللَّهِ بْنِ مُسْعُودٍ رَضِيَ اللَّهُ تَعَالَى عَنْهُ أَنَّهُ قَالَ : قَالَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ ((مَنْ مَاتَ يَجْعَلُ اللَّهُ بِنَادِيَ اُذْخِلَ النَّارَ))

رواه البخاری<sup>①</sup>

حضرت عبد اللہ بن مسعود رضی اللہ تعالیٰ عنہ کہتے ہیں کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا "جو شخص اس حال میں مرے کہ اللہ تعالیٰ کے سوا کسی دوسرے کو شریک بناتا تھا، وہ آگ میں داخل ہو گا۔" اسے بخاری نے روایت کیا ہے۔

مسئلہ 101

کسی نبی یا ولی کے ساتھ قربی تعلق بھی مشک کو جہنم کے عذاب سے نہیں بچاسکے گا۔

عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ رَضِيَ اللَّهُ تَعَالَى عَنْهُ أَنَّهُ قَالَ ((يَلْقَى إِبْرَاهِيمَ أَبَاهَ أَزْرَ يَوْمَ الْقِيَامَةِ وَعَلَى وَجْهِهِ أَزْرٌ فَرَرَهُ وَغَيْرَهُ فَيَقُولُ لَهُ إِبْرَاهِيمُ أَمْ أَقْلُ لَكَ لَا تَعْصِنِي فَيَقُولُ أُبُوهُ فَالْيَوْمُ لَا أَغْصِبُكَ فَيَقُولُ إِبْرَاهِيمُ يَا رَبِّ إِنِّكَ وَعَدْتَنِي أَنْ لَا تَعْذِيزَنِي يَوْمَ يَعْثُونَ فَأَيُّ خِزْرٍ أَخْزِرِي مِنْ أَبِي الْأَبْعَدِ؟ فَيَقُولُ اللَّهُ تَعَالَى إِنِّي حَرَمْتُ الْجَنَّةَ عَلَى الْكَافِرِينَ ثُمَّ يَقَالُ يَا إِبْرَاهِيمُ مَا تَحْتَ رِجْلِيَكَ فَيَنْظُرُ فَإِذَا هُوَ بِذِيْنَحْرَبِ مُلْتَطِخٍ فِيْوُحْدَهِ بِقَوَاعِدِهِ فَيَلْقَى فِي الْيَوْمِ رَوَاهُ البخاري<sup>②</sup>

حضرت ابو ہریرہ رضی اللہ تعالیٰ عنہ سے روایت ہے نبی اکرم صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا "حضرت ابراہیم علیہ السلام قیامت کے دن اپنے باپ آزر کو اس حال میں دیکھیں گے کہ اس کے منہ پر سیاہی اور گرد و غبار جما ہو گا، چنانچہ حضرت ابراہیم علیہ السلام کہیں گے" میں نے دنیا میں تمہیں کہا نہیں تھا کہ میری نافرمانی نہ کرو؟" آزر کے گا

۱۔ کتاب الایمان واللدور، باب إذا قال والله لا اتكلم اليوم

۲۔ کتاب احادیث الانبياء، باب قول الله تعالى واتخدا الله ابراہیم خلیلا

”اچھا! آج میں تمہاری نافرمانی نہیں کروں گا۔“ حضرت ابراہیم علیہ السلام (اپنے رب سے درخواست کریں گے) ”اے میرے رب! تو نے مجھ سے وعدہ کیا تھا کہ تجھے قیامت کے روز رسوائیں کروں گا، لیکن اس سے زیادہ رسوائی اور کیا ہو گی کہ میرا باب تیری رحمت سے محروم ہے۔“ اللہ تعالیٰ ارشاد فرمائے گا ”میں نے جنت کا فروں پر حرام کر دی ہے۔“ پھر اللہ تعالیٰ فرمائے گا ”اے ابراہیم! تمہارے دونوں پاؤں کے نیچے کیا ہے؟“ حضرت ابراہیم علیہ السلام دیکھیں گے کہ غلاظت میں لٹ پٹ ایک بُجھ ہے جسے (فرشتہ) پاؤں سے پکڑ کر جہنم میں ڈال دیں گے۔“ اسے بخاری نے روایت کیا ہے۔

وضاحت : دوسری حدیث مسلم نمبر 11 کے تحت ملاحظہ فرمائیں۔

**مسئلہ 102** قیامت کے روز مشرک روئے زمین کی ساری دولت دے کر جہنم سے لکھنا چاہے گا لیکن ایسا ممکن نہ ہوگا۔

عَنْ أَنَسِ بْنِ مَالِكٍ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ عَنِ النَّبِيِّ صَلَّى اللَّهُ تَعَالَى لِأَهْوَانِ أَهْلِ النَّارِ  
عَذَابًا يَوْمَ الْقِيَامَةِ لَوْاَنَ لَكَ مَا فِي الْأَرْضِ مِنْ شَيْءٍ أَكْنَثْ تَفْتَدِي بِهِ؟ فَيَقُولُ نَعَمْ!  
فَيَقُولُ أَرْدُثْ مِنْكَ أَهْوَانَ مِنْ هَذَا وَأَنْتَ فِي صُلْبِ آدَمَ أَنْ لَا تُشْرِكَ بِنِي شَيْئًا فَأَبَيْتُ  
إِلَّا أَنْ تُشْرِكَ بِنِي) رَوَاهُ الْبَخَارِيُّ ①

حضرت انس بن مالک رضی اللہ عنہ عن رسول اللہ تعالیٰ سے روایت ہے کہ نبی اکرم علیہ السلام نے فرمایا ”(قیامت کے روز) اللہ تعالیٰ اس دو زخمی سے فرمائے گا جسے سب سے بہکا عذاب دیا جا رہا ہو گا کہ اگر تیرے پاس اس وقت روئے زمین کی ساری دولت موجود ہو تو کیا تو اپنے آپ کو آزاد کرنے کے لئے دے دے گا؟“ وہ کہے گا ”ہاں! ضرور دے دوں گا۔“ اللہ تعالیٰ ارشاد فرمائے گا ”دنیا میں میں نے تجھ سے اس کی نسبت بہت ہی آسان بات کا مطالبہ کیا تھا، وہ یہ کہ میرے ساتھ کسی کو شریک نہ ٹھہرانا، لیکن تو نے میری یہ بات نہ مانی اور میرے ساتھ شرک کیا۔“ اسے بخاری نے روایت کیا ہے۔

**مسئلہ 103** مشرک سے دینی امور کو متاثر کرنے والے تعلقات رکھنے منع ہیں۔

عَنْ جَرِيرٍ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ قَالَ أَتَيْتُ النَّبِيِّ صَلَّى اللَّهُ تَعَالَى عَلَيْهِ السَّلَامُ وَهُوَ يَيَّاعُ فَقَلَّتْ يَارَسُولَ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ تَعَالَى عَلَيْهِ السَّلَامُ أَبْسُطْ يَدَكَ حَتَّى أَبْيَاعَكَ وَأَشْتَرِطْ عَلَيَّ فَأَنْتَ أَعْلَمُ قَالَ ((أَبْيَاعُكَ عَلَى أَنْ تَعْبُدَ اللَّهَ وَتُؤْمِنُ الصَّلَاةَ وَ

تُؤَدِّيُ الرَّكَاهُ وَتَنَاصِحُ الْمُسْلِمِينَ وَتُفَارِقُ الْمُشْرِكِينَ ) رَوَاهُ النِّسَائِيُّ ① (صحيح) حضرت جریر بن شاذہ کہتے ہیں کہ میں نبی اکرم ﷺ کی خدمت میں حاضر ہوا، آپ (لوگوں سے) بیعت لے رہے تھے۔ میں نے عرض کیا ”یا رسول اللہ ﷺ! اپنا ہاتھ آگے بڑھایے تاکہ میں آپ کی بیعت کروں اور (ہاں) مجھے شراط بتا دیجئے (کیونکہ) آپ مجھ سے زیادہ جانتے ہیں۔“ آپ ﷺ نے ارشاد فرمایا ”میں مجھ سے ان شرائط پر بیعت لوں گا ① تو اللہ کی بندگی کرے ② نماز قائم کرے ③ زکاۃ ادا کرے ④ مسلمانوں کی خیر خواہی کرے اور ⑤ مشرک سے الگ رہے۔“ اسے نسائی نے روایت کیا ہے۔

**مسئلہ 104** ایسی جگہ جہاں شرک کیا جاتا تھا، یا کیا جاتا ہو، وہاں جائز عبادت کرنا بھی منع ہے۔

عَنْ ثَابِثِ بْنِ الضَّحَّاكَ قَالَ نَذَرَ رَجُلٌ عَلَى عَهْدِ رَسُولِ اللَّهِ أَنْ يَنْحَرِ إِبْلًا بِبُوَانَةَ فَأَتَى النَّبِيَّ فَقَالَ إِنِّي نَذَرْتُ أَنْ أَنْحَرَ إِبْلًا بِبُوَانَةَ فَقَالَ النَّبِيُّ ((هَلْ كَانَ فِيهَا وَثَنٌ مِنْ أَوْثَانِ الْجَاهِلِيَّةِ يَبْعَدُ؟)) قَالُوا : لَا ، قَالَ ((هَلْ كَانَ فِيهَا عِيْدٌ مِنْ أَعْيَادِهِمْ؟)) قَالُوا : لَا ، قَالَ رَسُولُ اللَّهِ ((أَوْفِ بِنَذْرِكَ فَإِنَّهُ لَا وَقَاءَ لِنَذْرٍ فِي مَعْصِيَةِ اللَّهِ وَلَا فِيمَا لَا يَمْلِكُ أَبْنُ آدَمَ)) رَوَاهُ أَبُو دَاوُدَ ① (صحيح)

حضرت ثابت بن ضحاک بن شاذہ سے روایت ہے کہ ایک شخص نے رسول اللہ ﷺ کے زمانے میں بوانہ نامی جگہ پر اونٹ ذبح کرنے کی نذر مانی، وہ رسول اکرم ﷺ کی خدمت میں حاضر ہوا (اور عرض کیا) میں نے بوانہ پر اونٹ ذبح کرنے کی نذر مانی ہے (اپنی نذر پوری کروں یا نہ کروں؟) آپ ﷺ نے دریافت فرمایا ”کیا وہاں زمانہ جاہلیت میں کوئی بہت تھا جس کی پوجا کی جاتی رہی ہو؟“ صحابہ کرام ﷺ نے عرض کیا ”نبیں!“ تب آپ ﷺ نے پوچھا ”کیا وہاں مشرکین کا کوئی میلہ لگتا تھا؟“ صحابہ کرام ﷺ نے عرض کیا ”نبیں!“ تب آپ ﷺ نے ارشاد فرمایا ”اپنی نذر پوری کرو اور یاد رکھو! اللہ تعالیٰ کی نافرمانی والی نذر پوری کرنا جائز نہیں ہے وہ نذر جو انسان کے بس میں نہ ہو۔“ اسے ابو داؤد نے روایت کیا ہے۔



صحیح سنن النسائی، للبلانی، الجزء الثالث، رقم الحديث 3893 ①

صحیح سنن ابی داؤد، للبلانی، الجزء الثاني، رقم الحديث 2834 ②

## الشِّرْكُ الْأَصْغَرِ

### شرک اصغر کے مسائل

**مسئلہ 105** نظر بد یا بیماری سے محفوظ رہنے کے لئے جھلا، منکا، کڑا، زنجیر، حلقة یا تعویز پہننا شرک ہے۔

**مسئلہ 106** نظر بد یا حادثات سے بچنے کے لئے کار، مکان یا دکان وغیرہ پر گھوڑے کی غل لٹکانا یا مٹی کی کالی ہندیا لٹکانا شرک ہے۔ ①

**مسئلہ 107** نوزائدہ بچ کو نظر بد سے بچانے کے لئے گھر کے دروازے پر کسی مخصوص درخت کی ٹہنیاں لٹکانا شرک ہے۔

**مسئلہ 108** حادثات سے محفوظ رہنے کے لئے بازو پر ”امام ضامن“ باندھنا شرک ہے۔

عَنْ عَقْبَةَ بْنِ عَامِرٍ الْجَهْنَيِّ أَنَّ رَسُولَ اللَّهِ ﷺ أَقْبَلَ إِلَيْهِ رَهْطٌ فَبَيَّعَ تِسْعَةً وَ أَمْسَكَ عَنْ وَاحِدٍ ، فَقَالُوا : يَا رَسُولَ اللَّهِ ! بَيَّعْتَ تِسْعَةً وَ تَرَكْتَ هَذَا ؟ قَالَ ((إِنَّ عَلَيْهِ تَمِيمَةً فَأَذْخُلَ يَدَهُ فَقَطَعَهَا)) فَبَيَّعَهُ ، وَ قَالَ ((مَنْ عَلَقَ تَمِيمَةً فَقَدْ أَشْرَكَ)) رَوَاهُ أَحْمَدُ ②

حضرت عقبہ بن عامر جہنیؓ سے روایت ہے کہ رسول اللہ ﷺ کی خدمت میں ایک جماعت (اسلام لانے کے لئے) حاضر ہوئی۔ نبی اکرم ﷺ نے تو آدمیوں سے بیعت لی اور دسویں آدمی کی بیعت لینے سے باหروک لیا۔ انہوں نے عرض کیا ”یا رسول اللہ ﷺ! آپ نے تو آدمیوں کی بیعت لی ہے اور اس آدمی کی بیعت نہیں لی؟“ آپ ﷺ نے ارشاد فرمایا ”اس نے تمیہ (تعویز، دھاگا یا منکا وغیرہ) لٹکایا بعض علماء کے نزدیک تقریباً آنی آیات یا منسوں دعاویں پر مشتمل تعریز استعمال کرنا جائز ہے ① سلسہ احادیث الصحیحہ، للالبانی، رقم الحدیث 492 ②

ہوا ہے۔ ”چنانچہ آپ ﷺ نے اپنا ہاتھ آگے بڑھا کر اسے کاٹ دیا اور اس کے بعد اس سے بیعت لی۔ پھر ارشاد فرمایا ”جس نے تمہیں لکھا یا اس نے شرک کیا۔“ اسے احمد نے روایت کیا ہے۔

عَنْ عَبْدِ اللَّهِ قَالَ : سَمِعْتُ رَسُولَ اللَّهِ يَقُولُ ((إِنَّ الرُّقْيَةَ وَالْتَّمَائِمَ وَالْتَّوَالَةَ شِرْكٌ)) رَوَاهُ أَبُو ذَاوَدَ ①

حضرت عبداللہ (بن مسعود رضی اللہ عنہ) کہتے ہیں، میں نے رسول اللہ ﷺ کو فرماتے ہوئے سنادم، تعویذ اور ٹونے شرک ہیں۔“ اسے ابوذاود نے روایت کیا ہے۔

عَنْ أَبِي بَشِيرِ الْأَنْصَارِيِّ قَالَ إِنَّهُ كَانَ مَعَ رَسُولِ اللَّهِ فِي بَعْضِ أَسْفَارِهِ قَالَ فَأَرْسَلَ رَسُولُ اللَّهِ رَسُولًا قَالَ عَبْدُ اللَّهِ بْنُ أَبِي بَكْرٍ : حَسِبْتُ أَنَّهُ قَالَ وَالنَّاسُ فِي مَبْيَتِهِمْ ((لَا تُبَقِّيَنَّ فِي رَقَبَةِ بَعِيرٍ قِلَادَةً مِنْ وَتَرٍ أَوْ قِلَادَةً إِلَّا قُطِعَتْ)) قَالَ مَالِكُ أَرْبَى ذَلِكَ مِنَ الْعِينِ رَوَاهُ مُسْلِمٌ ②

حضرت ابو بشیر انصاری رضی اللہ عنہ سے روایت ہے کہ وہ ایک سفر میں رسول اللہ ﷺ کے ساتھ تھے۔ آپ ﷺ نے ایک پیغام رسال بھیجا۔ عبداللہ بن ابی بکر رضی اللہ عنہ کہتے ہیں میں سمجھتا ہوں اس وقت لوگ ابھی اپنی خواب گاہوں میں ہوں گے اور حکم دیا کہ کسی اوٹ کے گلے میں (دم کیا ہوا) تانت (دھاگے) کا قلادہ (پٹہ) یا کوئی طوق نہ رہنے دیا جائے بلکہ اسے کاٹ دیا جائے۔“ امام مالک رحمہ اللہ کہتے ہیں میرا خیال ہے (مشک) لوگ یہ طوق اوٹ کو) نظر بد سے چانے کے لئے استعمال کرتے تھے۔ اسے مسلم نے روایت کیا ہے۔

مسئلہ 109 بدشگونی لینا شرک ہے۔

عَنْ فُضَالَةِ بْنِ عَبْدِ الْأَنْصَارِيِّ صَاحِبِ النَّبِيِّ قَالَ ((مَنْ رَدَّتْهُ الطِّيْرَةُ فَقَدْ قَارَفَ الشِّرْكَ)) رَوَاهُ أَبْنُ وَهْبٍ فِي الْجَامِعِ ③

حضرت فضالہ بن عبد انصاری رضی اللہ عنہ صحابی رسول رضی اللہ عنہ کہتے ہیں ”جس شخص کو بدشگونی نے کام کرنے سے روک دیا، وہ شرک کا مرکب ہوا۔“ اسے ابن وہب نے جامع میں روایت کیا ہے۔

سلسلہ احادیث الصحیحہ ، لللبانی ، رقم الحدیث 331

کتاب المیاس والزیریہ ، باب کراہیہ قلادة المولت فی رقیۃ العصر

سلسلہ احادیث الصحیحہ ، لللبانی ، الجزء الثالث ، رقم الحدیث 1065

**مسئلہ 110** غیر اللہ (مثلاً والدین، بیوی، اولاد، قرآن یا کعبہ وغیرہ) کی قسم کھانا شرک ہے۔

عَنْ أَبِي عُمَرٍ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُمَا أَنَّ رَسُولَ اللَّهِ قَالَ ((مَنْ حَلَفَ بِغَيْرِ اللَّهِ فَقَدْ كَفَرَ أَوْ أَشْرَكَ)) رَوَاهُ التَّرمِذِيُّ ①

حضرت عبداللہ بن عمر رض سے روایت ہے کہ رسول اللہ ﷺ نے فرمایا ”جس نے اللہ تعالیٰ کے سوا کسی دوسرے کی قسم کھائی اس نے کفر کیا یا شرک کیا۔“ اسے ترمذی نے روایت کیا ہے۔

عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ قَالَ : قَالَ رَسُولُ اللَّهِ ((مَنْ حَلَفَ مِنْكُمْ فَقَالَ فِي حِلْفِهِ بِاللَّاتِ فَلَيَقُولَ لَا إِلَهَ إِلَّا اللَّهُ وَمَنْ قَالَ لِصَاحِبِهِ تَعَالَى أَقْأِمْرُكَ فَلَيَتَصَدَّقَ . رَوَاهُ مُسْلِمٌ ②

حضرت ابو ہریرہ رض کہتے ہیں رسول اللہ ﷺ نے فرمایا ”تم میں سے جو شخص (غیر اللہ کی) تم کھائے اور اپنی قسم میں یوں کہئے ہوں کہ ”لات کی قسم“ اسے لا إله إلّا الله کہنا چاہئے (یعنی اپنے ایمان کی تجدید کرنی چاہئے) اور جو شخص اپنے ساتھی سے کہئے آؤ میں تجھ سے جو اکھیلوں تو اسے (اپنی استطاعت کے مطابق) صدقہ کرنا چاہئے (تاکہ گناہ کا کفارہ ادا ہو جائے۔)“ اسے مسلم نے روایت کیا ہے۔

**مسئلہ 111** ریا اور کھانا شرک ہے۔

عَنْ أَبِي سَعِيدٍ قَالَ خَرَجَ عَلَيْنَا رَسُولُ اللَّهِ وَنَحْنُ نَتَذَكَّرُ الْمَسِيحَ الدَّجَالَ ، فَقَالَ ((إِلَّا أَخْبِرُكُمْ بِمَا هُوَ أَخْوَفُ عَلَيْكُمْ عِنْدِي مِنَ الْمَسِيحِ الدَّجَالِ؟)) قَالَ : قُلْنَا بَلَى! فَقَالَ ((إِلَشْرُكُ الْخَفْفِيُّ أَنْ يَقُومَ الرَّجُلُ يُصْلَى فِي زَيْنٍ صَلَّتْهُ لِمَا يَرِي مِنْ نَظَرٍ رَجُلٌ)) رَوَاهُ أَبْنُ مَاجَةَ ③

حضرت ابو سعید رض کہتے ہیں کہ ہم لوگ صحیح دجال کا ذکر رہے تھے (انتہی میں) رسول اکرم ﷺ نے ارشاد فرمایا ”کیا میں تمہیں ایسی بات نہ بتاؤں جس کا مجھے

صحیح سنن الترمذی، لللبانی، الجزء الثاني، رقم الحديث 1241

کتاب الایمان، باب من حلف بالات والعزی فليقل لا إله إلّا الله

صحیح سنن ابن ماجہ، لللبانی، الجزء الثاني، رقم الحديث 3389

توحید کے مسائل ..... شرک اور کفر کے مسائل

تمہارے بارے میں مجھ دجال (کے قتلہ) سے بھی زیادہ ڈر ہے؟ ” ہم نے عرض کیا ” کیوں نہیں (ضرور بتلائیے) ” آپ ﷺ نے فرمایا ” شرک غنی (اور وہ یہ ہے کہ) ایک آدمی نماز کے لئے کھڑا ہوتا ہے اور صرف اس لئے عدمہ نماز پڑھتا ہے کہ اسی کوئی (دوسرًا شخص) دیکھ رہا ہے ۔ ” اسے ابن ماجہ نے روایت کیا ہے ۔

### مسئلہ 112 ترك نماز شرك اور كفر ہے۔

عَنْ جَابِرٍ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ يَقُولُ سَمِعْتُ النَّبِيَّ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ يَقُولُ ((بَيْنَ الرَّجُلِ وَبَيْنَ الشَّرْكِ وَالْكُفْرِ

ترُكُ الصَّلَاةِ)) رَوَاهُ مُسْلِمٌ ①

حضرت جابر بن عبد اللہ رضی اللہ عنہ سے روایت ہے کہ میں نے نبی اکرم ﷺ کو فرماتے ہوئے سنا ہے ” کفر و شرك اور بندے کے درمیان ترك نماز (کافرق) ہے ۔ ” اسے بخاری نے روایت کیا ہے ۔

### مسئلہ 113 غیب کا حال معلوم کرنے کے لئے کسی کو ہاتھ دکھانا شرک ہے۔

عَنْ صَفِيَّةَ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهَا عَنْ بَعْضِ أَزْوَاجِ النَّبِيِّ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ يَقُولُ قَالَ ((مَنْ أَتَى

عَرَأً فَسَأَلَهُ عَنْ شَيْءٍ لَمْ تَقْبِلْ لَهُ صَلَاةً أَرْبَعِينَ لَيَلَةً)) رَوَاهُ مُسْلِمٌ ②

حضرت صفیہ رضی اللہ عنہا نبی اکرم ﷺ کی کسی زوجہ محترمہ سے روایت کرتی ہیں کہ آپ ﷺ نے فرمایا ” بخشش بخوبی کے پاس جائے اور اس سے ( مستقبل کے بارے میں ) کوئی بات دریافت کرے تو اس کی چالیس روز کی نماز قبول نہیں ہوتی ۔ ” اسے مسلم نے روایت کیا ہے ۔

### مسئلہ 114 ستاروں کی تاثیر پر یقین رکھنا شرک ہے۔

عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ يَقُولُ قَالَ ((مَا أَنْزَلَ اللَّهُ مِنَ السَّمَاءِ مِنْ بَرَكَةٍ إِلَّا

أَصْبَحَ فَرِيقٌ مِنَ النَّاسِ بِهَا كَافِرِينَ يُنْزِلُ اللَّهُ الْغَيْثُ فَيَقُولُونَ الْكُوْكُبُ كَذَا وَ كَذَا)) رَوَاهُ مُسْلِمٌ ③

حضرت ابو ہریرہ رضی اللہ عنہ سے روایت ہے کہ رسول اللہ ﷺ نے فرمایا ” نہیں نازل فرمائی اللہ تعالیٰ

۱۔ کتاب الایمان ، باب بیان اطلاق اسم الكفر على من ترك الصلاة

۲۔ کتاب السلام ، باب تحریره الكهانة واتیان الكهان

۳۔ کتاب الایمان ، باب بیان کفر من قال مطرنا بالسوء

نے برکت (بارش) آسمان سے مگر لوگوں میں سے بعض نے صحیح کو اس کا انکار کیا حالانکہ بارش اللہ تعالیٰ ہی بر ساتا ہے لیکن انکار کرنے والے کہتے ہیں کہ فلاں فلاں تارے کی وجہ سے بارش ہوئی۔“ اسے مسلم نے روایت کیا ہے۔

**مسئلہ 115** [انبیاء، اولیاء اور صلحاء سے عقیدت میں غلوکرنا شرک ہے۔]

عَنْ عُمَرَ قَالَ سَمِعْتُ رَسُولَ اللَّهِ يَقُولُ ((لَا تُطْرُونِي كَمَا أَطْرَتِ النَّصَارَى إِبْنَ مَرْيَمَ فَإِنَّمَا آنَا عَبْدُهُ فَقُولُوا عَبْدُ اللَّهِ وَرَسُولُهُ)) مُتفقٌ عَلَيْهِ ①

حضرت عمر بن الخطابؓ کہتے ہیں کہ میں نے رسول اللہ ﷺ کو فرماتے ہوئے سن ہے ”میری تعریف میں اس طرح مبالغہ نہ کرو جس طرح عیسائیوں نے حضرت عیسیٰ ﷺ کے بارے میں مبالغہ کیا ہے شک میں ایک بندہ ہوں لہذا مجھے اللہ تعالیٰ کا بندہ اور اس کا رسول ہی کہو“ اسے بخاری اور مسلم نے روایت کیا ہے۔



## الأَحَادِيثُ الْضَّعِيفَةُ وَالْمَوْضُوعَةُ

### ضعیف اور موضوع احادیث

① ((كُنْتُ كَنْزًا مَخْفِيًّا أَنْ أُعْرَفَ فَخَلَقْتُ الْعَلَقَ))

”میں ایک مخفی خزانہ تھا میں نے چاہا کہ پہچانا جاؤں، چنانچہ میں نے مخلوق کو پیدا کیا۔“

وضاحت : یہ حدیث موضوع ہے۔ ملاحظہ ہو سکتا ہے احادیث الفرعیہ والموضوع از البانی، حدیث نمبر 66

② ((مَنْ عَرَفَ نَفْسَهُ فَقَدْ عَرَفَ رَبَّهُ))

”جس نے اپنے آپ کو پہچانا اس نے اپنے رب کو پہچانا۔“

وضاحت : یہ حدیث بے بنیاد ہے۔ تفصیل کئے ملاحظہ ہو سکتا ہے احادیث الفرعیہ والموضوع از البانی، جلد اول، حدیث نمبر 66

③ ((مَنْ عَرَفَنِي فَقَدْ عَرَفَ الْحَقَّ وَمَنْ رَأَنِي فَقَدْ رَأَى الْحَقَّ))

”جس نے مجھے پہچانا، اس نے اپنے خدا کو پہچانا اور جس نے مجھے دیکھا اس نے خدا کو

دیکھا۔“ (ریاض السالکین، صفحہ نمبر 72)

وضاحت : یہ حدیث موضوع ہے۔ ملاحظہ ہو شریعت و طریقت از مولا ن عبد الرحمن کیلانی صفحہ نمبر 467

((قَالَ اللَّهُ تَعَالَى : خَلَقْتُ مُحَمَّدًا مِنْ نُورٍ وَجْهِي وَالْمَرَادُ مِنْ الْوَجْهِ ذَاتُ الْمُقَدَّسَةِ))

”اللہ تعالیٰ ارشاد فرماتا ہے میں نے محمد ﷺ کو اپنے چہرے کے نور سے پیدا کیا ہے اور چہرے سے

مراد ذات مقدس (یعنی اللہ تعالیٰ) ہے۔“ (ریاض السالکین، صفحہ نمبر 90)

وضاحت : یہ حدیث موضوع ہے۔ ملاحظہ ہو شریعت و طریقت از مولا ن عبد الرحمن کیلانی صفحہ نمبر 463

④ ((يَا جَابِرُ! أَوْلَ مَا خَلَقَ اللَّهُ نُورٌ نَبِيَّكَ مِنْ نُورٍ))

”اے جابر! اللہ تعالیٰ نے سب سے پہلے اپنے نور سے تیرے نبی کا نور پیدا کیا۔“

وضاحت : یہ حدیث بے بنیاد ہے۔ ملاحظہ ہو شریعت از سی سلمان ندوی جلد سوم صفحہ نمبر 737

⑥ ((خَلَقَ اللَّهُ مِنْ نُورٍ وَخَلَقَ أَبَا بَكْرٍ مِنْ نُورِنِي، وَخَلَقَ عُمَرَ مِنْ نُورِإِبْرَاهِيمَ وَخَلَقَ أَمْتَى مِنْ نُورِ عُمَرَ وَعُمَرُ سَوَاجُّ أَهْلِ الْجَنَّةِ))

”اللَّهُ تَعَالَى نے مجھے اپنے نور سے پیدا کیا اور حضرت ابو بکر بنی ایشون کو میرے نور سے اور حضرت عمر بنی ایشون کو حضرت ابو بکر بنی ایشون کے نور سے اور میری امت کو حضرت عمر بنی ایشون کے نور سے پیدا فرمایا اور حضرت عمر بنی ایشون تمام جنتیوں کے چراغ ہیں۔“

وضاحت : یہ حدیث موضوع ہے ملاحظہ ہمیزان الاعتدال ازد ہبی جلد اول صفحہ نمبر 166

⑦ ((أَتَانِيْ جَبْرِيلُ فَقَالَ : إِنَّ اللَّهَ يَقُولُ لَوْلَاكَ مَا خَلَقْتَ الْجَنَّةَ وَلَوْلَاكَ مَا خَلَقْتَ النَّارَ))

”میرے پاس جریل آئے اور کہا اللہ فرماتا ہے اگر تم (محمد ﷺ) نہ ہوتے تو میں جنت و دوزخ پیدا نہ کرتا۔“

وضاحت : یہ حدیث موضوع ہے ملاحظہ ہوا تاریخ الفوئنی الاخبار الموضوع صفحہ نمبر 44

⑧ ((لَوْلَاكَ يَا مُحَمَّدُ مَا خَلَقْتَ الدُّنْيَا))

”اے محمد ﷺ! اگر تم نہ ہوتے تو میں دنیا پیدا نہ کرتا۔“

وضاحت : یہ حدیث موضوع ہے ملاحظہ ہوا تاریخ الموضعات از ابن الجوزی جلد اول صفحہ نمبر 982

⑨ ((لَوْلَاكَ مَا خَلَقْتَ الْأَقْلَاكَ))

”اگر تم نہ ہوتے تو میں کائنات پیدا نہ کرتا۔“

وضاحت : یہ حدیث موضوع ہے ملاحظہ ہوا سلسلہ احادیث الفسیفہ وال موضوع، ازالیانی جلد اول حدیث نمبر 282

⑩ ((قَالَ اللَّهُ تَعَالَى : يَا مُحَمَّدُ أَنْتَ أَنَا وَأَنَا أَنْتَ))

”اللَّهُ تَعَالَى کا ارشاد ہے ”اے محمد ﷺ! تو میں اور میں تو ہے۔“

وضاحت : یہ حدیث موضوع ہے ملاحظہ ہوا شریعت و طریقت از مولانا عبد الرحمن کیلانی صفحہ نمبر 463

((إِنَّ الْخَلُقَ أَنْجَبَ إِلَيْكُمْ إِيمَانًا؟ قَالُوا : الْمَلَائِكَةُ، قَالَ : وَمَا لَهُمْ لَا يُؤْمِنُونَ وَهُمْ

عِنْدَ رَبِّهِمْ غَرُورٌ جَلٌ ؟ قَالُوا فَالْمُبَيِّنُونَ قَالَ : وَمَا لَهُمْ لَا يُؤْمِنُونَ وَالْوَحْيُ يُنَزَّلُ عَلَيْهِمْ ؟

**قَالُوا : فَنَحْنُ قَالٌ : وَمَا لَكُمْ لَا تُؤْمِنُونَ وَآنَا بَيْنَ أَطْهَرِكُمْ ؟ قَالَ ؟ : فَقَالَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ : أَلَا إِنَّ أَعْجَبَ الْخَلْقِ إِلَيَّ إِيمَانًا لِقَوْمٍ يَكُونُونَ مِنْ بَعْدِكُمْ يَجِدُونَ صُحْفًا فِيهَا كِتَابٌ يُؤْمِنُونَ بِمَا فِيهَا . )**

”ایمان لانے کے معاملے میں تمہارے نزدیک کوئی مخلوق سب سے اچھی ہے؟“ انہوں نے عرض کیا“ ”فرشتے، آپ ﷺ نے فرمایا“ وہ ایمان کیوں نہ لائیں جبکہ وہ اپنے رب عزوجل کے پاس ہیں“ صحابہؓ نے عرض کیا تو پھر ”انبیاءؓ“ آپ ﷺ نے ارشاد فرمایا“ وہ ایمان کیوں نہ لائیں حالانکہ ان پر توجی نازل ہوتی ہے“ صحابہؓ نے عرض کیا ”پھر ہم“ آپ ﷺ نے ارشاد فرمایا ”سنوا! ایمان لانے کے معاملہ میں سب سے اچھے وہ لوگ ہیں جو تمہارے بعد ایمان لائیں گے وہ (صرف) صحیفوں میں تحریریں پڑھ کر ایمان لائیں گے۔“

وضاحت : یہ حدیث ضعیف ہے تفصیل کے لئے ملاحظہ ہو سلسلہ احادیث الفصیفہ وال موضوعات الابنی جلد دوم حدیث نمبر 647  
 ((عَنْ عُمَرَ بْنِ الْخَطَّابِ ﷺ قَالَ : سَمِعْتُ رَسُولَ اللَّهِ يَقُولُ : كَمَا لَا يَنْفَعُ مَعَ الْشَّرِيكِ شَيْءٌ كَذَلِكَ لَا يَضُرُّ مَعَ الْإِيمَانِ شَيْءٌ))

”حضرت عمر بن خطابؓ کہتے ہیں میں نے رسول اللہ ﷺ کو فرماتے ہوئے سنائے“ جس طرح شرک کی موجودگی میں کوئی نیک عمل فائدہ نہیں دیتا اس طرح ایمان کی موجودگی میں کوئی بر اعلیٰ نقصان نہیں پہنچاتا۔“

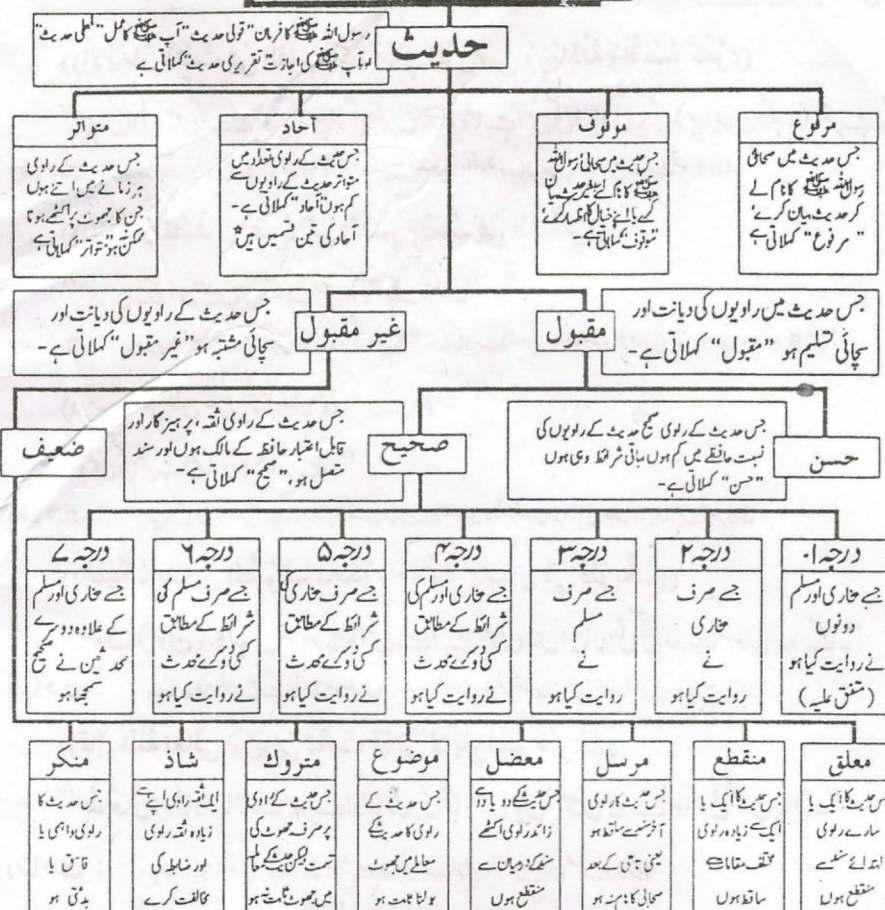
وضاحت : یہ حدیث بے بناء ہے تفصیل کے لئے ملاحظہ ہو الموضعات جلد اول باب لا يضر مع الایمان  
 ((مَنْ قَالَ الْأَيْمَانُ يَرِينَدُ وَيَنْقُصُ فَقَدْ خَرَجَ مِنْ أَمْرِ اللَّهِ وَمَنْ قَالَ آنَا مُؤْمِنٌ إِنْ شَاءَ اللَّهُ فَلَيْسَ لَهُ فِي الْإِسْلَامِ نَصِيبٌ))

”جس نے کہا ایمان گھٹتا اور بڑھتا ہے وہ اللہ تعالیٰ کے حکم سے نکل گیا اور جس نے کہا انشاء اللہ میں مؤمن ہوں اس کا اسلام میں کوئی حصہ نہیں۔“

وضاحت : یہ حدیث موضوع ہے تفصیل کے لئے ملاحظہ ہو الفوائد الحجۃ عوامہ حدیث نمبر 1294

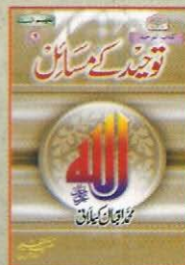
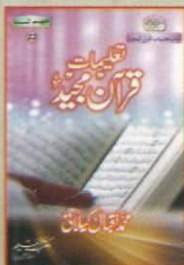
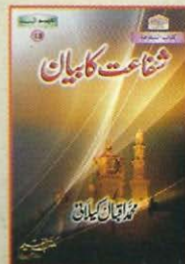
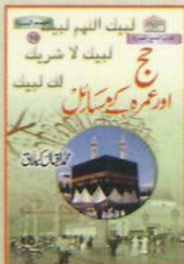
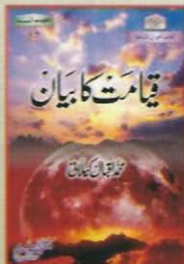
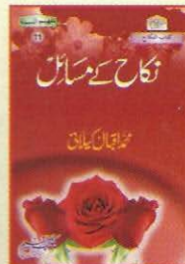
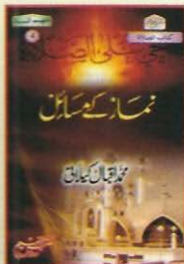
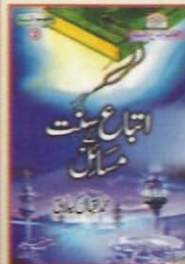
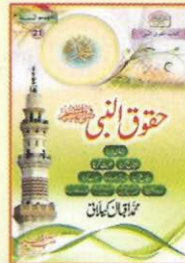
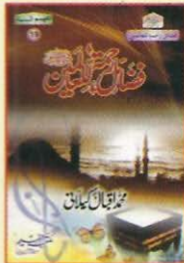
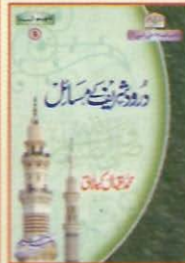
- ۱۔ ((إِلَيْمَانُ مُهِتَّ فِي الْقَلْبِ كَالْجَبَلِ الرَّوَاسِيِّ وَزِيَادَتُهُ وَنَقْصَهُ كَفَرٌ))  
 ”ایمان دل میں گڑے ہوئے پہاڑ کی طرح جمار ہتا ہے، اس کی زیادتی یا کمی (پر ایمان رکھنا) کفر ہے۔“
- وضاحت : یہ حدیث موضوع ہے ملاحظہ، مسلم احادیث الفرعیہ والموضوع از البانی جلد دوم حدیث نمبر 464
- ۲۔ ((إِلَيْمَانُ نِصْفَانِ نِصْفٍ فِي الصَّبْرِ نِصْفٍ فِي الشُّكْرِ))  
 ”ایمان کے دو حصے ہیں نصف صبر اور نصف شکر۔“
- وضاحت : یہ حدیث ضعیف ہے تفصیل کے لئے ملاحظہ، مسلم احادیث الفرعیہ والموضوع از البانی جلد دوم حدیث نمبر 625
- ۳۔ ((حُبُّ الْوَطْنِ مِنَ الْإِيمَانِ))  
 ”وطن کی محبت ایمان کا حصہ ہے۔“
- وضاحت : یہ حدیث موضوع ہے ملاحظہ، مسلم احادیث الفرعیہ والموضوع از البانی جلد اول حدیث نمبر 36
- ۴۔ ((عَلَيْكُمْ بِلِبَاسِ الصُّوفِ تَجِدُوا حَلَاوةَ إِلَيْمَانِ فِي قُلُوبِكُمْ))  
 ”صوف (اوون) کا لباس ضرور پہناؤں سے اپنے دلوں میں ایمان کی صحیح لذت محسوس کرو گے۔“
- وضاحت : یہ حدیث موضوع ہے ملاحظہ، مسلم احادیث الفرعیہ والموضوع از البانی جلد اول حدیث نمبر 90
- ۵۔ ((قَالَ اللَّهُ تَعَالَى أُولَيَائِي تَحْتَ قَبَائِي لَا يَعْرِفُهُمْ غَيْرُي))  
 ”اللہ تعالیٰ ارشاد فرماتا ہے میرے اولیاء میری قباء میں ہیں جنہیں میرے سوکوئی نہیں جانتا۔“
- وضاحت : یہ حدیث موضوع ہے ملاحظہ، وشوریت و طریقت از عبدالرحمن کیانی صفحہ نمبر 466
- ۶۔ ((قَالَ اللَّهُ تَعَالَى إِنَّ أُولَيَاءَ اللَّهِ تَلَامِيدُ الرَّحْمَنِ))  
 ”اللہ تعالیٰ ارشاد فرماتا ہے سنو! بے شک اولیاء اللہ رحمان کے شاگرد ہیں۔“
- وضاحت : یہ حدیث موضوع ہے ملاحظہ، وشوریت و طریقت صفحہ نمبر 466
- ۷۔ ((إِلَيْدَالُ فِي أُمَّتِي ثَلَاثُونَ بِهِمْ تَقُومُ الْأَرْضُ وَبِهِمْ تُمْطَرُونَ وَبِهِمْ تُنْصَرُونَ))  
 ”میری امت میں تیس ابدال ہوں گے انہی کی وجہ سے زمین قائم رہے گی انہی کی وجہ سے تم پر بارش بر سے گی اور انہی کی وجہ سے تم مدد کئے جاؤ گے۔“
- وضاحت : یہ حدیث ضعیف ہے ملاحظہ، وضعیف الجامع الصخیر از البانی حدیث نمبر 2267

# مختصر اصطلاحات حدیث



## اصطلاحات کتب

- صحاح مسئلہ : حدیث کی چیز کتب خاری، مسلم، ابو داؤد، ترمذی، نسائی اور ائمہ ماجہ کو غلبہ حکمت کی ہے اور پر ”صحاح“ کہا جاتا ہے۔
  - جامع : جس حدیث میں اسلام کے متعلق تباہی اور عقائد اور اکام، تغیر، جنت، دوزخ وغیرہ موجود ہوں، ”جامع“ کلامی ہے۔
  - متن : جس کتاب میں مرتضی احکامات کے متعلق احادیث جمع کی ہوں ”متن“ کی ہوں ”سن“ کلامی ہے۔ مثلاً متن ابن داود اور مسند احمد
  - مسند : جس کتاب میں ترتیب دار و محرمانی کی احادیث یک جا کر دی گئی ہوں ”مسند“ کلامی ہے۔ مثلاً مسند احمد
  - مستخرج : جس کتاب میں ایک کتاب کی احادیث کی کو دروسی مسئلہ سے روایت کی جائیں ”مستخرج“ کلامی ہیں۔ مثلاً مستخرج الاسماعلیٰ البخاری
  - مستدرک : جس کتاب میں ایک محضت کی قائم کر کر شرائط کے مطابق وہ احادیث جمع کی جائیں جو اس محدث نے اپنی کتاب میں درج نہ کی ہوں ”مستدرک“ کتاب کا نام ہے۔ مثلاً مستدرک ابن حمکم۔
  - اربعین : جس کتاب میں چالجس احادیث جمع کی ہوں ”اربعین“ کلامی ہے۔ مثلاً اربعین نووی۔
- ☆ جس حدیث کے روایتی ہر زمانے میں، وہ سے زائد رہے ہوں ”مشور“ جس کے روایتی کسی زمانے میں کسے کم رہے ہوں ”عزیز“ جس حدیث کے اوری کی زمانے میں ایک رہا ہو ”غیریب“ مثلاً ہے۔



## MAKTABA AL-FAHEEM

Raihan Market, 1st Floor, Dhobia Iml Road  
Sadar Chowk, Maunath Bhanjan - (U.P.) 275101  
Ph.: (O) 0547-2222013, Mob. 9236761926, 9889123129, 9336010224

Email : faheembooks@gmail.com

Website : [www.faheembooks.com](http://www.faheembooks.com)

PRINT ART Delhi Ph. 23634222, 23514266

Rs. 70/-